1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

islamiques, 1958, cahier 1), al-Wasiyya (Dar al-kutub, Magmi‘a 21504 B — cf. le Fihrist de
F. Sayyid, 111/199), et puis quelques ouvrages cités par Sezgin (GAS 1/671-674) comme Fas! fi galatat
al-sufiyya (cf. J. Arberry dans The Journal of the Royal Asiatic Society, 1937, p. 461-465), Masa’il
waradat min Makka, Hadit (ou Guz') al-Sulami, Su’alat li [-Daraqutni ou encore al-Radd ‘ald ahl
al-kalam. Sur I’ceuvre de Sulami d’une facon générale, voir maintenant I’article de G. Béwering
(qui prépare actuellement I’édition critique des Haqa'iq al-tafsir) dans Islamic Studies Presented to
Charles A. Adams, éd. par W.B. Hallaq et D.P. Little, Leiden, 1991 (’auteur ne connait pas I’ini-
tiative de Poorjavady).

Mohamed Ali AMIR-MOEZZI
(EPHE, Paris)

The Secrets of God’s Mystical Oneness or The Spiritual Stations of Shaikh Abu Sa‘id [Asrar
Al-Towhid] [fi Magamat al-Seyh Abi Sa‘id]. Mohammad Ebn-e Monavvar. Translated
with Notes and Introduction by John O’KANE. Costa Mesa, Calif., and New York,
Mazda Publishers in association with Bibliotheca Persica, 1992 (Persian Heritage Series
N°38). 656 p. (avec préface d’Ehsan Yarshater et index).

Exception faite de la page de titre, assez compliquée, voila un véritable modele de traduction
d’un classique du soufisme persan. Il s’agit évidemment de la célebre Vie du Sayh Abii Sa‘d b.
Abi 1-Hayr, compilée vers la fin du VI¥/XIP® siecle par un descendant de ce dernier en cinquieéme
génération, Muhammad b. al-Munawwar, a I’intention du sultan goride Abu 1-Fath Muhammad b. Sam.

Comme I’explique Ehsan Yarshater dans sa préface, le travail de J. O’K. remonte dans ses
débuts aux années soixante-dix mais, deux publications importantes sur Abi Sa‘id ayant paru
entre-temps — a savoir I’étude magistrale de Fritz Meier, Abit Sa‘id-i Abi I-Hayr : Wirklichkeit und
Legende (Acta Iranica, 1976) et la nouvelle édition annotée des Asrar par M.R. Shafi‘i Kadkani
(2 vol., Téhéran, 1366/1982) —, on avait décidé d’attendre une révision compléte de la traduction.
Excellente attitude d’éditeur a adopter, car le résultat est vraiment convaincant.

Sauf exception (qui est alors expliquée), la traduction suit I’édition Kadkani trés fidélement,
dans un anglais a la fois précis et élégant ; et les notes, renvoyant souvent 3 F. Meier ou a Shafi‘i
Kadkani, ne laissent rien au hasard en expliquant tout ce qui est strictement nécessaire pour faciliter
I’intelligence du texte. Ayant eu le bon sens d’éviter un simple redoublement des études précédentes,
J.O’K. s’est restreint dans son introduction & mettre en lumiére, d’une maniére fort instructive et
détaillée, la méthode utilisée par le compilateur pour faire ressortir le portrait de son héros.

A recommander !

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

7A

BCAI 11 (1994) Muhammad b. al-Munawwar: The secrets of God's Mystical Oneners or the Spiritual Stations of Shaikh Abu Sa‘id [Asrar al-tawhid fi magamat al-Sayh Abt
Sa‘ld], trad. ). O’Kane, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

‘Ayn al-Quzit HAMADANI, Les Tentations métaphysiques (Tamhiddt). Introduction
traduction et notes par Christiane TORTEL. Les Deux Océans, Paris, 1992. 320 p. (avec
une préface de Pierre Lory, bibliographie, index et annexes).

C’est avec beaucoup de sensibilité que Ch. T., bien connue par un ouvrage précédent sur
‘Attar (Le Livre des Secrets, Les Deux Océans, 1985), s’est attachée ici a faire ressortir les
pensées intimes que le disciple d’Ahmad al-Gazali, ‘Aynulquzat-i Hamadani, avait confiées 2 ses
Tamhidat, ceuvre d’une densité extraordinaire, ol « c’est le cceur qui parle et la langue qui
écoute » (§ 23) ; ceuvre aussi d’une audace spirituelle toute halldgienne, que semble bien évoquer
le titre francais de Tentations métaphysiques, substitué par la traductrice elle-méme. Elle s’en
explique d’ailleurs dans une note (p. 11), en faisant valoir, avec justesse, me semble-t-il, que le
théme majeur abordé dans ces pensées est celui de « la triple séduction de I’4me (luciférienne,
muhammadienne et divine) ».

L’introduction présente ‘Aynulquzat assez rapidement pour s’étendre plus longuement sur
une méditation trés personnelle des principaux thémes, et qui aboutit & une esquisse de «la
tradition hallajienne rénovée par ‘Ayn al-Quzit » dans le soufisme indien. C’est un beau tableau
aux couleurs fines, mais dont les formes seraient souvent & approfondir, ou a préciser davantage.
Aussi est-ce avec surprise qu’on doit noter ’absence, méme dans la bibliographie, de certains
travaux consacrés aux mémes sujets, notamment celui de Carl Ernst, Words of Ecstasy in Sufism
(Albany, SUNY, 1985).

Il faut sans doute saluer le courage de Ch. T. qui, par sa traduction intégrale des Tamhidat,
a voulu « rendre a la compréhension des Iraniens occidentalisés une ceuvre qui appartient a leur
immense et précieux patrimoine littéraire » (p. 27). Sa tiche fut d’autant plus redoutable que le
texte persan établi par Afif Osseiran est loin de toujours inspirer confiance, ce dont la traductrice
s’est bien rendu compte. Or, malheureusement, on ne saurait dire, méme avec la meilleure volonté
du monde, que la version frangaise en inspire bien davantage. En fait, méme les versets coraniques
n’ont pas toujours été a 1’abri d’une certaine négligence ficheuse. On s’explique mal, en effet,
comment wa-ilayhi turga‘in dans 36 : 83 ait pu étre rendu par « et vers qui elles reviennent »
(a savoir les « choses », p. 88). Pour ce qui est du persan, il est vrai qu’il y a parfois plusieurs
facons de traduire un poeme ou une tournure. Mais tel n’est pas toujours le cas, loin de la. En
p. 89, par exemple, « le feu se met & flamber » constitue un véritable contresens puisque az miyan
bar-hastan ne se traduit pas littéralement par « se lever du milieu » mais signifie « lever le
camp », ¢’est-a-dire « disparaitre ». Que le feu se mette ici & disparaitre et non a « flamber » est,
au demeurant, le seul sens possible dans le contexte. En p. 129, le § 162 serait entiérement a
revoir. Il s’agit de I’amour (“i$g) qui devient le méme chez les deux partenaires, et non du
« mashhud [qui] est indistinctement le shdhid et le mashhud » (sic) ; et traduire madhab-i
muhaqqiqan par « le rite des Chercheurs » (ibid.) quand il s’agit plut6t de « la doctrine de ceux
qui trouvent la Vérité », n’est rendre service ni aux « Iraniens occidentalisés » ni au public frangais
tout court. Enfin, en p. 241 (§ 352), ou il est question des huit attributs divins, une note affirmant
« ’adhésion de ‘Ayn al-Quzat a la doctrine ash‘arite » omet de préciser que la traduction escamote,
ligne 4, toute une phrase qui permettrait plut6t d’en douter, puisque 1’auteur y affirme clairement
que ces huit particularités sont toutes contenues dans un seul attribut de perfection.

BCAI 11 (1994) Muhammad b. al-Munawwar: The secrets of God's Mystical Oneners or the Spiritual Stations of Shaikh Abu Sa‘id [Asrar al-tawhid fi magamat al-Sayh Abt
Sa‘ld], trad. ). O’Kane, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



