82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES NO11

d’un auteur par ailleurs connu comme scientifique de grande envergure et comme commentateur
de Suhrawardi précisément. Dans son Durrat al-tag, Qutb al-din se borne apparemment a reprendre
des passages entiers sur le soufisme dus au trés akbarien Sa‘id al-din Fargani. Ici encore, on s’ apercoit
a quel point I'intrication du tasawwuf avec les autres disciplines et attitudes religieuses en islam
rendent pratiquement impossible tout catalogage net des ‘ulama’ en soufis et non soufis.

On doit également noter 1’article de Sachiko Murata sur un fort attachant traité soufi Asrar
al-nikah du maitre soufi, par ailleurs peu connu, Ahmad Kasani. Ce texte contient en effet de beaux
passages sur la portée spirituelle des relations sexuelles licites. Par ailleurs, Jean During présente
avec clarté différents aspects de la musique dite soufie : sa diversité géographique et sociale, ses
liens avec la musique non soufie, avec le dikr, etc. D’ou il ressort que c’est surtout I’intention qui
marque le caractére mystique d’une musique, plus que telle ou telle marque formelle d’exécution.

Le volume se clot par deux riches contributions & la spiritualité comparée. Celui de Roderic
Vassie sur la Bhagavad Gita réinterprétée en termes musulmans et soufis par le maitre ‘Abd al-Rahman
Cisti (m. en 1683) donne de fort éclairants exemples sur le positionnement du soufisme en Inde a la
fois par rapport & I’hindouisme (les Hindous auraient mal interprété le message monothéiste de
Krishna) et par rapport au sunnisme classique ambiant. Leonard Lewisohn, pour sa part, résume les
idées de Mahmiid Sabistari — principalement dans son Gul§an-i Raz — sur I’unité fonciére des religions,
vues a travers I’expérience soufie : pour le mystique qui voit et sait Dieu en toute chose, I'idole
devient un support théophanique efficace, et tous les contraires viennent s’éclairer mutuellement.

Il est au total extrémement encourageant, & la fois pour I’iranologie et pour les études
islamologiques en général, de voir ainsi des spécialistes de renom unir leurs forces pour mieux
découvrir une des périodes les plus brillantes de la spiritualité musulmane, ol celle-ci a-approché de
I'universalité avec une telle flamme. On ne peut qu’espérer voir de telles initiatives se multiplier et
se faire connaitre dans les années 2 venir.

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

Abu ‘Abd al-Rahman SULAMI, Magmi‘e-ye atar (« (Buvres réunies »), vol. 2, sous la
direction de Nasrollah Poorjavady [ Purgawadi]. Markaz-e Nasr-e Danesgahi, Téhéran,
1372 solaire/1993. 11 + 551 p.

Ce second volume des « (Euvres réunies » d’al-Sulami (m. 412/1021) nous avait déja été
annoncé dans I’introduction du premier volume paru en 1990 & I’occasion du millénaire de la mort
du maitre mystique ¥7. 11 est composé de dix traités dont deux édités pour la premiere fois :

1. Kitab al-Sama‘ (p. 3-30, avec introduction et notes de 1’éditeur), édité par N. Poorjavady
avec le chapitre sur le sama‘ du Kitab adab al-mulitk du soufi hanbalite Abii Mansir Isfahani

37. Cf. notre compte rendu dans Bulletin critique, n° 9 (1992), p. 74-76.

BCAI 11 (1994) A.A.R. Sulami: Magmu‘e-ye atar («Oeuvres réunies»), éd. N. Poorjavady (Pirgawadi), vol. I, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

(m. 418/1027) dans Ma‘arif, 5° série, n® 3, 1367 5./1988. Il est a noter que la question de « 1’audition
spirituelle » des soufis constitue une préoccupation constante de Sulami. Il la traite en effet 2
plusieurs reprises, et pas toujours pareillement, a travers son ceuvre, par exemple dans son X. daragat
al-mu‘amalat (éd. N. Zeidan, diplome de I'EPHE - section des sciences religieuses —, Paris, 1974
et éd. A. Taheri ‘Eraqi dans Sulami, Magmii‘e- ye atar, vol. 1), dans ses Adab al-faqr wa Sard ituhu
et Dikr adab al-sifiyya wa ityanihim al-ruhas (tous deux édités par N. Zeidan, op. cit.), dans son
Nasim al-arwah (voir ci-dessous 4) ou encore dans un autre texte cité dans un manuscrit du British
Museum (Or. 12633, fol. 198b sq.) intitulé Agwal a’immat al-siifiyya, texte que 1’on retrouve en
partie et avec de meilleures « lecons » dans le K. al-sama“.

2. Adab al-suhba wa husn al-‘iSra, qu’on ne nous avait pas annoncé dans le premier volume
(p- 31-132, avec une double introduction de 1’éditeur), édité et présenté par M.J. Kister, Jérusalem,
1954. Le texte est établi d’aprés trois manuscrits (pas les plus satisfaisants selon le propre aveu du
savant israélien qui aurait pu utiliser par exemple Berlin 5584 et 5585 ou Fatih 4082) et un effort
considérable est fourni pour identifier la presque totalité des personnes citées par Sulami et ce, avec
une érudition confondante. On regrette, cependant, 1’absence d’un index qui aurait considérablement
augment€ le bénéfice que le chercheur peut tirer d’une telle recherche. L’introduction en arabe est
publiée telle quelle, I’introduction en anglais (presque identique a la premiére) est traduite en
persan par E. Sa‘adat.

3. Manahig al-‘arifin (p. 133-157, avec l’introduction de I’éditeur), édité et annoté
admirablement par E. Kohlberg (« Manahij al-“Arifin : A treatise on Sufism by Abii ‘Abd al-Rahman
al-Sulami », Jerusalem Studies in Arabic and Islam 1, 1979) auquel on doit I’édition de deux autres
traités de Sulami (Gawami adab al-sifiyya et ‘Uyib al-nafs wa mudawatuhd in Sulami, vol. 1, n° 3
et 4). La précieuse introduction en anglais (surtout pour la présentation des manuscrits et la critique
des informations fournies par Sezgin, GAS 1/672) est fidélement traduite en persan par A. Taheri
‘Eraqi. La liste des sources citées dans les notes n’est pas reproduite ; la négligence n’est pas
tellement due au directeur du volume puisque cette liste n’est pas publiée dans le méme numéro de
Jerusalem Studies mais dans le numéro suivant (JSAJ 2, 1980, p- 384-385).

4. et 5. Nasim al-arwah et Kalam al-Safi'i fi l-tasawwuf (respectivement p. 159-170 et
171-205), tous deux €édités pour la premicre fois par feu Ahmad Taheri ‘Eraqi qui nous quitta en
1992. L’éminent savant iranien n’a pas eu le temps d’introduire ces deux ouvrages, ni d’ailleurs
celui de terminer le travail d’édition du premier, travail mené a terme par K. Bargnisi. Le sama“
constitue le sujet principal du Nasim al-arwah et Kalam al-Safii fi I-tasawwuf est un florilége
de propos attribués au célébre éponyme de 1’Ecole $afi‘ite au sujet, non pas du soufisme comme
I'indique le titre, mais des qualités morales et spirituelles particulierement prisées des soufis.
Les deux traités proviennent de I’importante magmii‘a n° 83 de la Bibliothéque Ahmadi de la
confrérie des soufis Dahabiyya de Shiraz (sur ce manuscrit, voir F. Meier dans Oriens 20, 1967,
p. 60-106).

6. Kitab al-futuwwa (p. 207-333, avec I'introduction de I’éditeur), édité par S. Ates, Ankara,
1397/1977. L’introduction de 1’éditeur est traduite du turc par T. Sobhani. Sur cet important
ouvrage de Sulami, voir les travaux de F. Taeschner (Islamica 5 1932, p. 314 sq. ; Der Islam 24,
1937, p. 53 sq. ; Studia Orientalia loanni Pedersen Septuagenario, Hauniae, 1953, p. 340 sq.) et
les remarques de N. Zeidan (op. cit., p. XXXVIII-XL).

BCAI 11 (1994) A.“A.R. Sulami: Magm‘e-ye atar («Oeuvres réunies»), éd. N. Poorjavady (Pirgawadi), vol. Il, recensé par M.A_. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES NO 11

7. Risalat al-malamatiyya (p. 335-439, avec la longue introduction de I’éditeur), édité par
A. ‘Afifi dans Al-mala@mativya wa l-sifiyya wa ahl al-futuwwa, Le Caire, 1364/1945, p. 86-120.
L’introduction de ‘Afifi est traduite de 1’arabe par N. Tadayyon. Sur ce traité particulierement
important, voir le travail fouillé de R. Von Hartmann (Der Islam, 8, 1918, p. 157-204) et maintenant
la traduction francaise de R. Deladriére (La lucidité implacable. Epitre des Hommes du Blame, Arléa,
Paris, 1991).

8. Mas’alat sifat al-dakirin wa I-mutafakkirin (p. 441-456), édité par Abii Mahfiiz al-Karim
Ma‘sumi, Magallat al-magma‘ al-‘ilmi al-hindi vol. 9, 1404/1984. L’épitre provient d’une copie de
premiére main du manuscrit du soufi indien Muhaddit Dihlawi (m. 1052/1642) qui I’avait lui-méme
paraphrasé en persan (voir son Tadakkur ahl al-dikr bi-fadilatihi ‘ala I-fikr dans Magmii‘e-ye
Rasa’el-e Seyh Muhaddit Dihlawi, Haydarabad, s.d., Risala n°51).

9. Al-mugaddima fi I-tasawwuf wa hagiqatihi (p. 457-531, avec des notes, une bibliographie
et plusieurs index), édité par Husayn Amin, Bagdad, 1984. Bien que Nur al-Din Sariba cite ce titre
parmi les ceuvres de Sulami (cf. son introduction a 1’édition des Tabagat al-sufiyya, Le Caire, 1953),
néanmoins il me semble que I’attribution de ce traité & Sulami pose probléme. L’écrit provient de
I'unicum de la Bibliothéque d’Alexandrie (n° 2822) qui n’a pas d’incipit. Tout de suite aprés la
basmala, 1’ouvrage débute avec le « bab suhbat al-siifiyya » qui 4 son tour commence avec une
citation de Muhammad b. Ahmad al-Bagdadi (soufi irakien du II-1v¢ siécle, connu sous le nom d’Ibn
Sam‘Un al-Wa‘iz al-Bagdadi). Or, cette premiere page reproduit le début d’un traité anonyme appelé
Suhbat al-siifiyya qui figure dans Kopriili 1603, {°5. 53a-58a. Grice a cette derniére copie on peut
connaitre la fin de la citation, mais comment savoir si la suite est bien I’ceuvre de Sulami, d’autant
plus que certains termes techniques abstrus semblent étrangers au vocabulaire sulamien, plut6t
simple (par exemple les trois catégories d’amour : al-mahabba al-tawbiyya/al-tiniyya/al-‘ina’iyya
— et non ‘inayatiyya comme dans 1’édition de H. Amin). Ne s’agit-il pas d’une « anthologie » de
textes de plusieurs auteurs répartis selon la thématique soufie ?

10. Kitab al-arba‘in fi l-tasawwuf (p. 535-551), édité sans le nom de 1’éditeur a Haydarabad
en 1369/1950 ; comme le titre générique 1’indique, il s’agit d’un recueil de quarante hadir allant dans
le sens d’une justification de certaines théories et pratiques soufies.

Saluons encore une fois 1’heureuse initiative du directeur de la publication qui a ainsi réuni
les écrits de Sulami, édités mais épars dans des publications parfois trés difficilement accessibles,
en plus de deux ouvrages édités pour la premicre fois. Il faut ajouter qu’il reste du Maitre de
Nisabiir d’autres écrits édités ou inédits qui pourraient, espérons-le, donner lieu a un troisiéme
volume : par exemple, cing traités édités par N. Zeidan (op. cit.), Adab al-faqr wa $ard’ituhu, Dikr
adab al-sifiyya wa ityanihim al-ruhas, Mas’alat daragat al-sadiqin fi I-tasawwuf, Sulitk al-‘arifin,
al-Farqg bayn ‘ilm al-Sari‘a wa I-haqiga (le sixieéme traité Daragat al-mu‘amalat, édité par Taheri
‘Eraqi, étant déja publié dans le premier volume — 2 la demande de M. Poorjavady, le signataire de
ces lignes a tout essayé pour retrouver M™ Zeidan afin d’obtenir son autorisation pour publier ses
&ditions, mais en vain) ; Fi bayan ‘ilm al-yagin wa ‘ayn al-yagin wa haqq al-yagin, édité par
A. al-Karim Ma‘stimi (cf. ci-dessus 8) dans Magallat Akadimiyyat al-‘ulim al-islamiyya,
Pakistan, 1963, ou encore quelques ouvrages, & ma connaissance, encore en manuscrits : Bayan ahwal
al-sifiyya qui fait suite 2 Gawami‘ adab al-sifiyya dans le manuscrit Laleli 1516, Bayan zalal
al-fugara’ wa mawdagib ddabihim (Fatih 2650 ; sur ce manuscrit, voir O. Yahya, Revue des études

BCAI 11 (1994) A.A.R. Sulami: Magmu‘e-ye atar («Oeuvres réunies»), éd. N. Poorjavady (Pirgawadi), vol. I, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

islamiques, 1958, cahier 1), al-Wasiyya (Dar al-kutub, Magmi‘a 21504 B — cf. le Fihrist de
F. Sayyid, 111/199), et puis quelques ouvrages cités par Sezgin (GAS 1/671-674) comme Fas! fi galatat
al-sufiyya (cf. J. Arberry dans The Journal of the Royal Asiatic Society, 1937, p. 461-465), Masa’il
waradat min Makka, Hadit (ou Guz') al-Sulami, Su’alat li [-Daraqutni ou encore al-Radd ‘ald ahl
al-kalam. Sur I’ceuvre de Sulami d’une facon générale, voir maintenant I’article de G. Béwering
(qui prépare actuellement I’édition critique des Haqa'iq al-tafsir) dans Islamic Studies Presented to
Charles A. Adams, éd. par W.B. Hallaq et D.P. Little, Leiden, 1991 (’auteur ne connait pas I’ini-
tiative de Poorjavady).

Mohamed Ali AMIR-MOEZZI
(EPHE, Paris)

The Secrets of God’s Mystical Oneness or The Spiritual Stations of Shaikh Abu Sa‘id [Asrar
Al-Towhid] [fi Magamat al-Seyh Abi Sa‘id]. Mohammad Ebn-e Monavvar. Translated
with Notes and Introduction by John O’KANE. Costa Mesa, Calif., and New York,
Mazda Publishers in association with Bibliotheca Persica, 1992 (Persian Heritage Series
N°38). 656 p. (avec préface d’Ehsan Yarshater et index).

Exception faite de la page de titre, assez compliquée, voila un véritable modele de traduction
d’un classique du soufisme persan. Il s’agit évidemment de la célebre Vie du Sayh Abii Sa‘d b.
Abi 1-Hayr, compilée vers la fin du VI¥/XIP® siecle par un descendant de ce dernier en cinquieéme
génération, Muhammad b. al-Munawwar, a I’intention du sultan goride Abu 1-Fath Muhammad b. Sam.

Comme I’explique Ehsan Yarshater dans sa préface, le travail de J. O’K. remonte dans ses
débuts aux années soixante-dix mais, deux publications importantes sur Abi Sa‘id ayant paru
entre-temps — a savoir I’étude magistrale de Fritz Meier, Abit Sa‘id-i Abi I-Hayr : Wirklichkeit und
Legende (Acta Iranica, 1976) et la nouvelle édition annotée des Asrar par M.R. Shafi‘i Kadkani
(2 vol., Téhéran, 1366/1982) —, on avait décidé d’attendre une révision compléte de la traduction.
Excellente attitude d’éditeur a adopter, car le résultat est vraiment convaincant.

Sauf exception (qui est alors expliquée), la traduction suit I’édition Kadkani trés fidélement,
dans un anglais a la fois précis et élégant ; et les notes, renvoyant souvent 3 F. Meier ou a Shafi‘i
Kadkani, ne laissent rien au hasard en expliquant tout ce qui est strictement nécessaire pour faciliter
I’intelligence du texte. Ayant eu le bon sens d’éviter un simple redoublement des études précédentes,
J.O’K. s’est restreint dans son introduction & mettre en lumiére, d’une maniére fort instructive et
détaillée, la méthode utilisée par le compilateur pour faire ressortir le portrait de son héros.

A recommander !

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

7A

BCAI 11 (1994) A.A.R. Sulami: Magmu‘e-ye atar («Oeuvres réunies»), éd. N. Poorjavady (Pirgawadi), vol. I, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



