BCAI 11 (199
© IFAO 2026

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

The Legacy of Mediaeval Persian Sufism, edited by Leonard LEWISOHN. Khaniqahi
Nimatullahi Publications, Londres-New York, 1992. 15 x 20,5 cm, XIV + 434 p.

Ce volume fait suite & un colloque tenu 2 Londres & la School of Oriental and African Studies
en 1990, qui était consacré au soufisme persan médiéval, plus précisément aux auteurs et courants
mystiques de 1’époque présafavide — les persécutions antisoufies menées par cette dynastie ayant
provoqué une coupure historique décisive. L’adjectif « persan » s’applique ici a des auteurs ayant
écrit directement en langue persane, ou bien ayant pu écrire en arabe ou en turc, mais ayant vécu
dans D’aire culturelle et linguistique iranienne. Le champ d’étude ainsi délimité ne manque pas de
cohérence, bien que chaque contributeur & ce volume ait travaillé dans une optique de spécialisation.
La richesse du domaine soufi iranien, 2 peine abordé par la recherche académique occidentale,
justifiait en effet amplement une telle initiative, dont on doit d’emblée souligner la qualité et le
sérieux. Contrairement 3 ce que pourrait suggérer le patronage, pour la publication d’une telle
ceuvre, d’une institution soufie d’obédience chiite, la rigueur scientifique des articles publiés ici est
constante. Les contributeurs sont d’ailleurs pour la plupart des universitaires, plusieurs étant des
spécialistes mondialement connus de la pensée musulmane.

Il est bien malaisé de présenter en quelques paragraphes 1’apport de plus de vingt articles
parfois fort denses. Par souci de clarté, nous les regrouperons par affinité thématique, bien que les
approches et les méthodologies puissent en fait varier beaucoup autour d’un méme théme.

Galal al-din Riimi et son école ont assez naturellement fait I’objet de plusieurs articles.
Annemarie Schimmel (« Yusuf in Mawlana Rami’s Poetry ») parcourt ainsi les multiples aspects
symboliques auxquels peuvent renvoyer les différents récits concernant le prophete Joseph dans la
symbolique de Riimi. Elle reléve ainsi comment Sams-i Tabrizi est identifié & Yusuf, et Rumi
lui-méme implicitement 2 Zulayha, d’ot d’importantes amplifications symboliques sur les themes
de la mystique de I’amour et de la beauté. Dans son article intitulé « The Sophianic Feminine in
the Work of Ibn ‘Arabi and Rimi », R.J.W. Austin consacre quelques pages (p. 242-244) au cas de
I’amour-passion de Rimi pour son initiateur, soulignant combien la polarité masculin/féminin dans
le ‘iq soufi dépasse I’aspect strictement humain et sexuel ; mais a la différence de A. Schimmel, il
identifierait apparemment le pdle féminin 4 Sams. C’est & une analyse plus strictement stylistique
qu’a recours Johann C. Biirgel dans « Ecstasy and Order : Two Structural Principles in the Ghazal
Poetry of Jalal al-Din Rami » o il étudie le role de la répétition d’une méme formule (cas du
procédé du radif notamment, cf. p. 67) et d’un méme rythme pour exprimer 1’extase dans la poésie
de Mawlawi. Par contre, ¢’est un parcours a la fois littéraire et historique que trace Victoria
Holbrook (p. 99-120), en relevant ’évolution de la spiritualité et des rites Mevlevis chez les
principaux successeurs de Rumi, en s’attardant notamment sur les formes littéraires adoptées par
ceux d’entre eux qui furent poétes ou doctrinaires. Un accent tout particulier est porté sur I’ceuvre
de Sahidi (m. en 1550).

Ibn ‘Arabi et son école sont également le theme de plusieurs contributions, ce qui n’étonnera
guére, vu I’impact décisif de la pensée akbarienne sur la spiritualité des pays iraniens. Nous avons
Particle déja cité de R.J.W. Austin abordant la question du rdle chez le Sayh al-akbar de la Sophia
illuminatrice féminine manifestée en Nizam bint Rustum, mais qui n’apporte pas d’éléments vraiment
nouveaux par rapport a I'Imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabi d’Henry Corbin. Les

4) L. Lewisohn (éd.): The Legacy of Mediaeval Persian Sufism, recensé par P. Lory
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

analyses de Michel Chodkiewicz sur la composition des Futihat al-makkiyya sont des plus
intéressantes, mais elles ont depuis été reprises et amplifiées dans son dernier ouvrage Un océan sans
rivage (Seuil, 1992). On mentionnera aussi 1’apercu sur la pensée métaphysique de Sa‘id al-din
Fargani — important commentateur de la doctrine d’Ibn ‘Arabi encore peu étudié — que propose
William Chittick dans « Spectrums of Islamic Thought : Sa‘id al-Din Farghani on the Implications
of Oneness and Manyness ».

On trouvera de méme deux contributions portant sur la tradition kubrawie. Devin DeWeese,
dans une étude trés serrée « Sayyid ‘Ali Hamadani and Kubrawi Hagiographical Traditions » compare
deux textes principaux pour la connaissance de la vie et de I’enseignement de S.°A. Hamadani. Il y
cherche a réhabiliter le Mangabat al-gawahir, texte jugé jusqu’a présent trop tardif et versant dans
le merveilleux, dont il souligne la valeur documentaire réelle : ces pages ne manqueront pas
d’intéresser ceux qui travaillent sur la littérature hagiographique en général. Muhammad I. Waley,
lui, analyse dans « A Kubrawi Manual of Sufism : the Fusas al-adab of Yahya Bakharzi » les
principales caractéristiques des « codes de bonne conduite » proposés aux disciples soufis par leurs
maitres, et reléve I'importance de cette notion d’adab dans I’intégration des communautés soufies
dans le tissu social musulman plus « exotérique ».

L’ordre nagsbandi est lui aussi présent dans ce volume. Jo-Ann Gross propose une série de
réflexions sur le role des karamat dans I’hagiographie du maitre Hwaga ‘Ubaydallah Ahrar
(p. 159-171), notamment a propos des rapports entre le Sayh et les gouvernants qui lui étaient
contemporains. Johan ter Haar (« The Importance of the Spiritual Guide in the Nagshbandi Order »)
évoque en quelques pages denses la question de I'initiation uwaysi dans 1’ordre nag$bandi ainsi que
la méditation sur I’image du maitre (rabita), soulignant I'importance dans les deux cas de la rencontre
par le disciple de la rithaniyya de son Sayh. Mais d’autres courants soufis concernant les pays iraniens
sont aussi évoqués : ainsi la biographie et la personnalité de Sah Ni‘matullah Wali fait-elle I’objet
d’un article circonstancié de Terry Graham (p. 173-190), qui souligne le caractére profondément
sunnite de son enseignement, l'inspiration trés akbarienne de sa doctrine, sa grande tolérance
religieuse enfin. J.T.P. De Bruijn s’intéresse, quant a lui, au théme des galandariyyat dans la poésie
persane, chez Sana’i et chez quelques auteurs postérieurs. Carl W. Ernst (p. 353-366) offre quelques
développements sur le symbolisme de 1’oiseau et du vol dans I’expression de 1’expérience mystique
chez Ruzbihan Baqli Sirazi.

Le lecteur intéressé par la question des spéculations mystiques sur les lettres pourra se reporter
aux développements de H.T. Norris, « The Hurafi Legacy of Fadlullah of Astarabad » ou ce dernier
note combien les idées hurifies étaient lies a des conceptions soufies fort courantes a I’époque.
B. Todd Lawson consacre, quant 4 lui, une étude synthétique au Masariq anwar al-yaqin de Ragab
Bursi, dont il reléve la dette a I’égard de ’ccuvre d’Ibn “Arabi. Sans apporter d’éléments radicalement
nouveaux sur ces sujets, ces articles constituent néanmoins d’utiles mises au point sur des domaines
encore passablement obscurs.

La philosophie illuminative du i§rdg dans ses rapports avec le soufisme est elle aussi abordée.
Ian R. Netton dessine ainsi les zones communes entre soufisme et philosophie chez Suhrawardi,
notamment & propos de la notion d’émanation, dans « The Neoplatonic Substrate of Suhrawardi’s
Philosophy of Illumination : Falsafa as Tasawwuf ». John Walbridge se penche sur Iattitude de
Qutb al-din Sirazi face au tasawwuf et ses idées sur la mystique, ot I’on découvre le peu d’originalité

BCAI 11 (1994) L. Lewisohn (éd.): The Legacy of Mediaeval Persian Sufism, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES NO11

d’un auteur par ailleurs connu comme scientifique de grande envergure et comme commentateur
de Suhrawardi précisément. Dans son Durrat al-tag, Qutb al-din se borne apparemment a reprendre
des passages entiers sur le soufisme dus au trés akbarien Sa‘id al-din Fargani. Ici encore, on s’ apercoit
a quel point I'intrication du tasawwuf avec les autres disciplines et attitudes religieuses en islam
rendent pratiquement impossible tout catalogage net des ‘ulama’ en soufis et non soufis.

On doit également noter 1’article de Sachiko Murata sur un fort attachant traité soufi Asrar
al-nikah du maitre soufi, par ailleurs peu connu, Ahmad Kasani. Ce texte contient en effet de beaux
passages sur la portée spirituelle des relations sexuelles licites. Par ailleurs, Jean During présente
avec clarté différents aspects de la musique dite soufie : sa diversité géographique et sociale, ses
liens avec la musique non soufie, avec le dikr, etc. D’ou il ressort que c’est surtout I’intention qui
marque le caractére mystique d’une musique, plus que telle ou telle marque formelle d’exécution.

Le volume se clot par deux riches contributions & la spiritualité comparée. Celui de Roderic
Vassie sur la Bhagavad Gita réinterprétée en termes musulmans et soufis par le maitre ‘Abd al-Rahman
Cisti (m. en 1683) donne de fort éclairants exemples sur le positionnement du soufisme en Inde a la
fois par rapport & I’hindouisme (les Hindous auraient mal interprété le message monothéiste de
Krishna) et par rapport au sunnisme classique ambiant. Leonard Lewisohn, pour sa part, résume les
idées de Mahmiid Sabistari — principalement dans son Gul§an-i Raz — sur I’unité fonciére des religions,
vues a travers I’expérience soufie : pour le mystique qui voit et sait Dieu en toute chose, I'idole
devient un support théophanique efficace, et tous les contraires viennent s’éclairer mutuellement.

Il est au total extrémement encourageant, & la fois pour I’iranologie et pour les études
islamologiques en général, de voir ainsi des spécialistes de renom unir leurs forces pour mieux
découvrir une des périodes les plus brillantes de la spiritualité musulmane, ol celle-ci a-approché de
I'universalité avec une telle flamme. On ne peut qu’espérer voir de telles initiatives se multiplier et
se faire connaitre dans les années 2 venir.

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

Abu ‘Abd al-Rahman SULAMI, Magmi‘e-ye atar (« (Buvres réunies »), vol. 2, sous la
direction de Nasrollah Poorjavady [ Purgawadi]. Markaz-e Nasr-e Danesgahi, Téhéran,
1372 solaire/1993. 11 + 551 p.

Ce second volume des « (Euvres réunies » d’al-Sulami (m. 412/1021) nous avait déja été
annoncé dans I’introduction du premier volume paru en 1990 & I’occasion du millénaire de la mort
du maitre mystique ¥7. 11 est composé de dix traités dont deux édités pour la premiere fois :

1. Kitab al-Sama‘ (p. 3-30, avec introduction et notes de 1’éditeur), édité par N. Poorjavady
avec le chapitre sur le sama‘ du Kitab adab al-mulitk du soufi hanbalite Abii Mansir Isfahani

37. Cf. notre compte rendu dans Bulletin critique, n° 9 (1992), p. 74-76.

BCAI 11 (1994) L. Lewisohn (éd.): The Legacy of Mediaeval Persian Sufism, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



