78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Al-GHAZALI, The Nirety-nine Beautiful Names of God, al-Maqsad al-asna fi sharh asma’
Allah al-husna, translated with Notes by David B. BURRELL and Nazih DAHER. The
Islamic Texts Society, Cambridge, 1992. 15 x 23,5 cm, X + 206 p.

Parmi I’abondante littérature consacrée en islam a I’exégése des noms divins, le Magsad de Gazli
représente 1’'un des premiers exemples achevés d’exégése soufie, c’est-a-dire ol le commentaire des
noms divins est compris avant tout comme un moyen de perfectionnement spirituel. Ce n’en est pas le
tout premier exemple : il y a eu auparavant le Tahbir de Qusayri ; et le principe que I'un et I’autre mettent
en ceuvre — celui du tahallug bi-ahlaqi llah, « se donner a soi-méme les caractéres de Dieu » - avait déja
été formulé de longue date par Aba Bakr al-Wasiti (m. 331/942). De ce principe, Gazali donne en détail
Pexplication dans le trés important chapitre Iv de la premiére partie de son ouvrage. Le fidele, dit-il en
substance, s’il vise au plus haut degré de perfection et de bonheur, ne saurait se contenter, s’ agissant des
noms divins, de les connaitre et d’en comprendre le sens; il faut qu’il en acquiére lui-méme une
« part » (hazz), autrement dit, qu’il fasse en sorte — dans la mesure, bien sir, des possibilités humaines —
que les « caractéres » que signifient en Dieu ces noms deviennent aussi les siens propres. Et c’est
pourquoi, dans la partie centrale du Magsad consacrée au commentaire des 99 noms de la liste
traditionnelle, chacune des notices correspondantes comporte un développement, généralement intitulé
tanbih, « avertissement », ol il est indiqué quelle « part» I’homme peut avoir au nom concerné ;
comment et en quel sens il peut devenir lui-méme malik, quddus, salam, mutakabbir, etc. David Burrell,
professeur de philosophie et théologie 4 I’université Notre-Dame (Indiana, USA), et auteur d’études
comparatives sur la pensée juive, chrétienne et musulmane a partir notamment d’ Avicenne, Maimonide
et Thomas d’ Aquin, a eu I’excellente idée de traduire, avec I’aide de Nazih Daher, et de mettre ainsi a la
portée du public non arabisant ce bel échantillon de spiritualité islamique.

Cette traduction est, dans ’ensemble, tout a fait satisfaisante : fideéle, précise, et élégante,
comme il se doit. Je releve bien, ici ou 12, quelques défaillances. Ainsi (je désigne par Gh le texte
arabe, et par BD la traduction anglaise), en Gh 21, 1-2/BD 9, 1-2, al-mawdi‘ lahu ne signifie pas
« the thing posited » ; ce qui est «institué » tout court (mawdii®, « posited »), ¢’est le nom ;
al-mawdit lahu, c’est ce pourquoi tel nom a été « institué », a savoir, comme le dit précisément
Gazali, la chose nommée (al-musamma). En Gh 23,19/BD 11, 25-28, hadihi l-idafatu gayru l-mudafi
ne peut pas vouloir dire : « this relationship is not something added » (il faudrait lire alors : gayru
muddfin) ; il faut comprendre : « cette relation (du mouvement & ’agent du mouvement) est autre
chose que le reli¢ (a savoir : le mouvement lui-méme)». En Gh 25,18/BD 13, 26-27, il me parait
¢évident qu’il faut lire gayrin (et non pas gayri) mufariqin, et que la traduction par « what is not
separate » fait contresens. Les noms «dérivés » , est-il dit dans ce passage, sont de deux sortes :
ceux qui indiquent une qualité interne (lire probablement hall au lieu de hal) au nommé, comme
« savant, blanc » (car science et blancheur résident en lui) ; ceux qui indiquent une relation entre le
nommé et quelque chose d’autre, différent de lui, comme « créateur, écrivain » (qui référent a ce
qu’il crée, ce qu’il écrit). En Gh 30,12/BD 18,18, ahala ne veut pas dire ici « changer », mais
« juger impossible », etc. Mais ces imperfections sont tout de méme peu nombreuses — autant, du
moins, que quelques sondages me permettent de le dire.

Au niveau de la traduction, ma principale critique concerne la traduction des noms divins
eux-mémes. Dans la préface, les auteurs disent « avoir accepté, a quelques exceptions prés, comme

BCAI 11 (1994) Al-Ghazali: The Ninety-nine Beautiful Names of God, al-Maqgsad al-asna fi [Jharh asma’ Allah al-husna, trad. D.B. Burrell & N. Daher, recensé par D.
Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

équivalents anglais des noms [arabes], la traduction proposée par Titus Burckhardt » (dans son
article en frangais intitulé « Extraits du Commentaire des noms divins par I'Imam Ghazali », paru
dans Etudes traditionnelles, 1952 et 1954). Curieuse méthode en vérité (d’autant plus que Burrell
et Daher ont utilisé pour I’occasion une traduction anglaise dudit article, dans le recueil publié par
W. Stoddart sous le titre Mirror of the Intellect, SUNY Press, 1987), comme si ce n’était pas d’abord
le commentaire de Gazali qui devait, ici, décider du sens A donner a ces termes ! Burckhardt a
beaucoup écrit (beaucoup trop), du bon et du moins bon. A 1’évidence, son court article en question
ne témoigne pas d’une lecture trés attentive du texte du Magsad ; certaines de ses traductions de
noms divins ne correspondent tout simplement pas a I’explication que Gazali en donne ! Burrell et
Daher en ont bien eu conscience, du reste, dans certains cas. Ils ont bien vu que, compte tenu du
commentaire, tout a fait univoque, de Gazali, il était exclu de traduire — comme 1’avait fait T.B. —
al-Salam par « Peace » (un sens qu’en réalité al-Salam n’a jamais), et al-Gabbar par « the Restorer »,
et que les deux qualificatifs étaient ici compris respectivement au sens de « sans défaut »
(« flawless ») et de « contraignant » (« compeller »). Mais pourquoi ont-ils maintenu la traduction
d’al-Mu’min par « the Faithful », d’al-Samad par « the Eternal », d’al-Badi‘ par «the Absolute
Cause » ? Et pourquoi traduisent-ils al-Hasib par « the Reckoner », une simple variante du
« All-Calculating » de Burckhardt ? Alors qu’en fait Gazali comprend exclusivement mu’'min, dans
ce contexte, comme « celui qui apporte la sécurité » (« the one who makes us safe », comme B. et
D. finissent par I’admettre, entre crochets, p. 64) ; que, pour samad, il ne retient que 1’explication
la plus courante, de « celui & qui on a recours (al-masmid ilayhi) dans le besoin » ; que, par badi’,
il entend exclusivement « celui a qui rien n’est semblable » ; qu’enfin, dans hasib, il ne voit rien
d’autre qu’un équivalent de kafi, « qui suffit » (et il n’est pas vrai que « one who reckons » en soit
la traduction « littérale », comme le dit la note 56 de la deuxiéme partie).

Au plan de I’annotation, si les références a la littérature soufie (a travers, notamment, les
¢tudes classiques d’ Anawati-Gardet et A.M. Schimmel) sont largement présentes, comme il convient,
on s’étonnera d’y trouver si rarement (trois fois seulement) le nom d’Ibn Sina, alors que Gazali est
tout nourri de la pensée d’Avicenne, et qu’il reprend ici maintes de ses formules (cf. mes Noms
divins, p. 141-142 ; 231 ; 404 ; sans compter d’autres exemples).

Signalons enfin quelques regrettables malfagons. P. 50, al-Wakil est traduit (recopiant
Burckhardt !) « the Guardian », alors que p. 126 la traduction proposée est, cette fois, « the Trustee ».
P. 56, le second paragraphe (« The answer », etc.) n’est pas a sa place ; il doit venir p. 55, aussitot
apres [68]. P. 198, dans I’index des noms divins, toute une série de numéros de pages est également
hors de place. 1l faut lire, face a al-Hasib: 110-112, et tout décaler ensuite d’un cran jusqu’a
al-Karim : 113-14. A noter aussi que, dans le titre, le mot ma‘ani, je ne sais pourquoi, a été omis
dans le titre arabe du Magsad.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

BCAI 11 (1994) Al-Ghazali: The Ninety-nine Beautiful Names of God, al-Maqgsad al-asna fi [Jharh asma’ Allah al-husna, trad. D.B. Burrell & N. Daher, recensé par D.

Gimaret )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

The Legacy of Mediaeval Persian Sufism, edited by Leonard LEWISOHN. Khaniqahi
Nimatullahi Publications, Londres-New York, 1992. 15 x 20,5 cm, XIV + 434 p.

Ce volume fait suite & un colloque tenu 2 Londres & la School of Oriental and African Studies
en 1990, qui était consacré au soufisme persan médiéval, plus précisément aux auteurs et courants
mystiques de 1’époque présafavide — les persécutions antisoufies menées par cette dynastie ayant
provoqué une coupure historique décisive. L’adjectif « persan » s’applique ici a des auteurs ayant
écrit directement en langue persane, ou bien ayant pu écrire en arabe ou en turc, mais ayant vécu
dans D’aire culturelle et linguistique iranienne. Le champ d’étude ainsi délimité ne manque pas de
cohérence, bien que chaque contributeur & ce volume ait travaillé dans une optique de spécialisation.
La richesse du domaine soufi iranien, 2 peine abordé par la recherche académique occidentale,
justifiait en effet amplement une telle initiative, dont on doit d’emblée souligner la qualité et le
sérieux. Contrairement 3 ce que pourrait suggérer le patronage, pour la publication d’une telle
ceuvre, d’une institution soufie d’obédience chiite, la rigueur scientifique des articles publiés ici est
constante. Les contributeurs sont d’ailleurs pour la plupart des universitaires, plusieurs étant des
spécialistes mondialement connus de la pensée musulmane.

Il est bien malaisé de présenter en quelques paragraphes 1’apport de plus de vingt articles
parfois fort denses. Par souci de clarté, nous les regrouperons par affinité thématique, bien que les
approches et les méthodologies puissent en fait varier beaucoup autour d’un méme théme.

Galal al-din Riimi et son école ont assez naturellement fait I’objet de plusieurs articles.
Annemarie Schimmel (« Yusuf in Mawlana Rami’s Poetry ») parcourt ainsi les multiples aspects
symboliques auxquels peuvent renvoyer les différents récits concernant le prophete Joseph dans la
symbolique de Riimi. Elle reléve ainsi comment Sams-i Tabrizi est identifié & Yusuf, et Rumi
lui-méme implicitement 2 Zulayha, d’ot d’importantes amplifications symboliques sur les themes
de la mystique de I’amour et de la beauté. Dans son article intitulé « The Sophianic Feminine in
the Work of Ibn ‘Arabi and Rimi », R.J.W. Austin consacre quelques pages (p. 242-244) au cas de
I’amour-passion de Rimi pour son initiateur, soulignant combien la polarité masculin/féminin dans
le ‘iq soufi dépasse I’aspect strictement humain et sexuel ; mais a la différence de A. Schimmel, il
identifierait apparemment le pdle féminin 4 Sams. C’est & une analyse plus strictement stylistique
qu’a recours Johann C. Biirgel dans « Ecstasy and Order : Two Structural Principles in the Ghazal
Poetry of Jalal al-Din Rami » o il étudie le role de la répétition d’une méme formule (cas du
procédé du radif notamment, cf. p. 67) et d’un méme rythme pour exprimer 1’extase dans la poésie
de Mawlawi. Par contre, ¢’est un parcours a la fois littéraire et historique que trace Victoria
Holbrook (p. 99-120), en relevant ’évolution de la spiritualité et des rites Mevlevis chez les
principaux successeurs de Rumi, en s’attardant notamment sur les formes littéraires adoptées par
ceux d’entre eux qui furent poétes ou doctrinaires. Un accent tout particulier est porté sur I’ceuvre
de Sahidi (m. en 1550).

Ibn ‘Arabi et son école sont également le theme de plusieurs contributions, ce qui n’étonnera
guére, vu I’impact décisif de la pensée akbarienne sur la spiritualité des pays iraniens. Nous avons
Particle déja cité de R.J.W. Austin abordant la question du rdle chez le Sayh al-akbar de la Sophia
illuminatrice féminine manifestée en Nizam bint Rustum, mais qui n’apporte pas d’éléments vraiment
nouveaux par rapport a I'Imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabi d’Henry Corbin. Les

BCAI 11 (1994) Al-Ghazali: The Ninety-nine Beautiful Names of God, al-Maqgsad al-asna fi [Jharh asma’ Allah al-husna, trad. D.B. Burrell & N. Daher, recensé par D.
Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



