1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

SHAH KARIM al-HUSAYNI, Kalam e imam e zaman, ed. by N. TAIDIN, s.I. (Montréal), vol. 1,
Farmans to the Western World (1957-1992), s.d. (1992), 13,5 x 21 cm, 360 p. ; vol. 2,
Farmans to Asia and Middle East (1957-1993), s.d. (1993), 13,5 x 21 cm, 629 p.

L’éditeur des deux premiers volumes de cette publication est un ismaélien du Canada 2’. Homme
d’affaires installé a Montréal, il consacre la plus grande partie de son temps libre a I’édition.
Depuis le début des années 80, il a publié plusieurs ouvrages qui portent principalement sur
I'imamat. 11 faut noter aussi une publication sur les Bhils, une communauté hindoue récemment
convertie a 'ismaélisme. Mais sa publication la plus importante reste une bibliographie ismaélienne
qui concerne les études contemporaines. Ce travail constitue un complément utile aux bibliographies
qui I’ont précédé 2. A la fin de P'ouvrage, I’auteur avait placé en annexe des références concernant
des discours de Shah Karim (p. 149-191).

Né en 1936 a Genéve, Shah Karim al-Husayni, mieux connu en Europe sous le nom de
Aga Khan IV, est le premier imam des Shi‘ites ismaéliens 3 étre né en Occident, et 4 avoir résidé
exclusivement dans cette partie du monde. Il avait succédé en 1957 a son grand-pére Sultan
Muhammad Shah . Bien que ses activités d’homme d’affaires, de propriétaire d’écuries de course
ou de mécene soient relativement bien connues, Shah Karim est beaucoup moins médiatisé que ne
Iétait son grand-pére, son pére Aly Khan, qui fut marié a I’actrice Rita Hayworth, ou que ne ’est
son oncle Sadruddin Aga Khan, qui a occupé diverses fonctions au sein des institutions onusiennes.
Il est significatif que la fonction d’imam qu’il exerce depuis plus d’un quart de siécle n’a jamais
fait I’objet d’une quelconque publication. L’édition de ses firmans nous offre par conséquent un
outil privilégié pour connaitre 1'imam, sa conception de sa fonction et ses liens avec les ismaéliens 0.
Les firmans sont les dits confidentiels que I’imam adresse ponctuellement a la communauté
ismaélienne. Ils peuvent étre collectifs ou individuels : il est évident qu’un tel recueil ne contient
que les firmans collectifs.

Cette publication est par conséquent destinée en tout premier lieu aux ismaéliens. Cela explique
I’absence de toute information : aucune préface ni introduction, aucune indication de lieu, ni de date, ni

29. Sur Sultain Muhammad Shah,
M. Boivin, Shi‘isme ismaélien et modernité chez

fait qu’il était considéré comme le plus représentatif voir

de « I’hindouisation » des croyances khojas ; voir par

exemple, A.A.A. Fyzee, Conférences sur I'Islam,
trad. Eva Meyerovitch, éd. du CNRS, 1956, p- 51-52.

27. Le vol. 3 concernera les firmans africains
et le vol. 4 des firmans divers.

28. Nagib Tajdi, Bibliography of Ismailism,
Caravan Books, New York, Delmar, 1985, 180 p. Voir
les références de ces publications précédentes, en
frangais, p. 133. Les deux bibliographies principales
restent W. Ivanow, Ismaili literature : A bibliographical
survey, Ismaili Societies Series A, 14, Tehran, 245 p.et
LK. Poonawala, Biobibliography of Ismaili literature,
Malibu, California : Undena Publications, 1977, 533 o

Sultdn Muhammad Shdh Aga Khan (1877-1957),
these de doctorat d’histoire (n.r.) non publiée,
université de la Sorbonne Nouvelle — Paris III, 1993.

30. Cette source doit &tre complétée par les
constitutions promulguées par I'imam. Il s’agit d’un
ensembie de réglements qui concernent différents
aspects de la vie religieuse et communautaire des
ismaéliens. Deux constitutions ont été promulguées
sous I'imamat de Shah Karim, I’'une en 1962, I’ autre
— qui est toujours en vigueur — en 1986. Voir
Constitution of the Shia Imami Ismaili Muslims, (s.d.,
s.l.), 1986.

BCAI 11 (1994) Shah Karim al-Husayni: Kalam-e imam-e zaman, 2 vol., éd. N. Tajdin, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No11

d’édition. 11 est difficile d’expliquer ce silence. Un index — 49 p. dans le vol. 1, 94 p. dans le vol. 2 —
permet néanmoins d’avoir un apercu des thémes développés. Chaque volume s’ouvre sur une table des
matiéres ol les firmans sont classés chronologiquement, alors que chaque volume a été concu
géographiquement. Le vol. 1 s’ouvre sur une photographie de I’imam ; le second est illustré de plusieurs
photographies, mais aussi de cartes, ce qui nous renseigne sur les principales localisations des
communautés. On peut en déduire que I'imam n’a aucun contact avec celles de I’Asie centrale
ex-soviétique, ni avec celles du Sin-Kiang chinois, bien qu’il mentionne a plusieurs reprises leur
existence !

L’éditeur s’est de toute évidence inspiré d’une publication antérieure, qui réunissait les firmans
de I’imam précédent, intitulée le Kalam-e imam-e mubin 32, Cette publication était une traduction en
gujarati de firmans prononcés surtout en ourdou, mais aussi en persan et en anglais. Pour celle qui
nous intéresse, elle reproduit les firmans directement dans la langue ot ils ont été prononcés, I’ anglais.
11 est totalement impossible de dire si elle a été cautionnée par I’imam ou ses représentants. Cette
procédure est en fait habituelle. Compte tenu du fait que 1’édition n’a pas été interdite, on peut en
conclure logiquement qu’elle est approuvée implicitement par les autorités concernées. Mais le fait
que celles-ci ne la cautionnent pas explicitement indique qu’elles n’en sont aucunement responsables.
La publication des firmans de Sultan Muhammad Shah s’était produite dans des conditions identiques.

Sur le plan communautaire, cette publication vise au moins deux objectifs. En premier lieu,
elle permet de remplacer définitivement la publication antérieure, celle qui concernait les firmans
de I’imam précédent. En effet, le dogme de 'imam manifesté (hazar-e imam, plus rarement
imam-e zaman) est contraignant dans la mesure ol tous les dits et actes d’un imam sont rendus
automatiquement caducs par 1’intronisation d’un nouvel imam. Jusqu’'a cette publication, les
ismaéliens — encore fallait-il qu’ils soient gujaratophones — ne disposaient que du
Kalam-e imam-e mubin 33. A ce sujet, on notera que le centre de publication des firmans s’est
déplacé de I'Inde (Bombay) au Canada (Montréal), ce qui est significatif de la place croissante prise
par la diaspora. D’autre part, ce Kalam e imam e zaman, dont le titre n’a évidemment pas été choisi
au hasard, indique bien la prééminence du dogme de I’imam manifesté, qui surpasse toute autre source
religieuse, que ce soit le Coran, les hadit-s ou les ginan-s — ces derniers formant la littérature religieuse
des Khojas 3*. Méme si ces sources ne fonctionnent pas sur le méme registre — Coran et ginan-s ont

31. Dans un firman de novembre 1991, Karachi, 1965, 40 p.; « Farman Mubarak of

prononcé a Karachi, I'imam affirme avoir peu de
contacts avec les communautés du Tadjikistan,
d’ Afghanistan et de Chine, op. cit., vol. 2, p. 453.
32. Kalam e imam e mubin, holy firmans of
Mowlana Hazar Imam Sultan Mahomed Shah, the Aga
Khan, Ismailia Association for India, Bombay, vol. 1
de 1886 4 1910 (1950), vol. 2 de 1911 & 1951 (1951).
33. En fait, certains firmans de Shah Karim
avaient fait 1’objet de publications ponctuelles,
comme par exemple « The Guiding Lines », foreward
by I.H. Qureshi, National Development Publications,

BCAI en ligne

Mowlana Hazar Imam Shah Karim al-Huseini »,
H.H. The Aga Khan Shia Imami Ismailia Association
for Kenya, s.d., Nairobi; « Farman Mubarak,
Pakistan visit 1964 of Mowlana Hazar Imam Shah
Karim al-Husayni », Ismailia Association Pakistan,
Karachi, part 1, 55 p., part 2, 68 p.; « Speeches of
Mowlana Hazar Imam His Highness the Aga Khan »,
Part II (1958-1963), Shia Imami Ismailia Association
for Africa, Mombasa, 1964, 113 p.

34. Cf. ci-dessus notre C.R. de I'ouvrage de
Ch. Shackle et Z. Moir.

BCAI 11 (1994) Shah Karim al-Husayni: Kalam-e imam-e zaman, 2 vol., éd. N. Tajdin, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 77

une fonction surtout rituelle — c’est le firman qui reste la source religieuse par excellence, en tant
que dit de I'imam du Temps. C’est par le firman qu’il peut conseiller la communauté et, par 13,
assumer la fonction qui reste essentielle aux yeux des ismaéliens : 1’adaptation du dogme islamique
aux exigences de I’époque. Le firman est finalement ’instrument privilégié du ta’wil permanent
accompli par I'imam lorsqu’il rend visite a ses fidéles 33

Les index nous permettent de faire quelques remarques bréves sur le contenu de ces firmans. La
premiére remarque, en comparaison avec les firmans de Sultan Muhammad Shah, concerne la diminution
des termes arabo-persans ou indiens. Ils sont réduits au strict minimum : « ginan », « farman », « talika »,
«dua » et autres 6. Certains termes techniques de I’ismaélisme ont disparu ; parfois ils n’ont pas été
remplacés par leur équivalent en anglais. II faut bien siir se garder de conclusions trop hétives mais on
peut néanmoins remarquer que la référence a Allah est importante, alors que les imams shi‘ites — ‘Ali
et Husayn exclusivement — sont exceptionnellement invoqués, de méme que le Prophéte.

Si I'imam accorde de I’importance a la pratique réguliére du culte, un de ses soucis dominants
est de maintenir la cohésion de la communauté qui est répartie aujourd’hui sur plus de vingt-cing
pays; d’on la récurrence de certaines valeurs éthiques comme la fraternité et la solidarité. Les
grands axes de la modernisation effectuée par Sultan Muhammad Shah sont encore d’actualité comme
le montre la fréquence des termes éducation et santé. Plus actuelles sont les préoccupations
concernant la construction, I’activité économique et les recommandations pour la carriére. Un
autre théme trés abordé est celui de 1’avenir, souvent a travers les enfants. Une curiosité dans
I’index est constituée par la présence de I’entrée « Five » qui renvoie 2 toutes les occurrences ou
I’imam a prononcé ce terme, quel que soit le sujet abordé. Sans doute faut-il y voir une réminiscence
de I’'importance que les ismaéliens accordent a ce chiffre, bien que ’imam ne fasse aucune allusion
aux Panj tan-i-Pak, les Cingq Trés Purs que sont Muhammad, ‘Ali, Fatima, Hasan et Husayn.

Quoi qu’il en soit, le chercheur ne peut que se féliciter de cette publication de firmans, qui,
malgré un certain nombre de réserves, constitue une entreprise de premiére importance. Elle
permettra de poser les premiers jalons d’une analyse de 1’évolution du shi‘isme ismaélien depuis une
trentaine d’années, domaine qui est resté jusqu’aujourd’hui totalement vierge. Sans doute ne faut-il
pas s’attendre a voir émerger un ismaélisme philosophique, mais une religion qui apporte des
réponses souvent pertinentes aux défis du temps en réactivant un héritage pluriséculaire. Personne
ne peut contester que Shah Karim est un homme d’affaires averti, mais cela n’occulte en rien sa
contribution, dans le prolongement de 1’action de son prédécesseur, a 1’élaboration d’un humanisme
en milieu musulman.

Michel BolviN
(Université de Savoie)

35.Le terme ta’'wil est utilisé dans la  occurrences) concerne surtout Pinterprétation de la

Constitution de 1986, op. cit., p. 5. Par contre, il
n’apparait pas dans les firmans ; I’index du premier
volume n’a retenu aucun terme qui ait une connexion
quelconque avec 1'idée d’interprétation. Dans le
second volume, le terme interprétation (quinze

BCAI en ligne

foi et des firmans.

36. Comme dans la plupart des publications
destinées a la communauté ismaélienne, aucun effort
de transcription scientifique des termes d’origine
arabe, persane ou gujurati n’a été effectué.

BCAI 11 (1994) Shah Karim al-Husayni: Kalam-e imam-e zaman, 2 vol., éd. N. Tajdin, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Al-GHAZALI, The Nirety-nine Beautiful Names of God, al-Maqsad al-asna fi sharh asma’
Allah al-husna, translated with Notes by David B. BURRELL and Nazih DAHER. The
Islamic Texts Society, Cambridge, 1992. 15 x 23,5 cm, X + 206 p.

Parmi I’abondante littérature consacrée en islam a I’exégése des noms divins, le Magsad de Gazli
représente 1’'un des premiers exemples achevés d’exégése soufie, c’est-a-dire ol le commentaire des
noms divins est compris avant tout comme un moyen de perfectionnement spirituel. Ce n’en est pas le
tout premier exemple : il y a eu auparavant le Tahbir de Qusayri ; et le principe que I'un et I’autre mettent
en ceuvre — celui du tahallug bi-ahlaqi llah, « se donner a soi-méme les caractéres de Dieu » - avait déja
été formulé de longue date par Aba Bakr al-Wasiti (m. 331/942). De ce principe, Gazali donne en détail
Pexplication dans le trés important chapitre Iv de la premiére partie de son ouvrage. Le fidele, dit-il en
substance, s’il vise au plus haut degré de perfection et de bonheur, ne saurait se contenter, s’ agissant des
noms divins, de les connaitre et d’en comprendre le sens; il faut qu’il en acquiére lui-méme une
« part » (hazz), autrement dit, qu’il fasse en sorte — dans la mesure, bien sir, des possibilités humaines —
que les « caractéres » que signifient en Dieu ces noms deviennent aussi les siens propres. Et c’est
pourquoi, dans la partie centrale du Magsad consacrée au commentaire des 99 noms de la liste
traditionnelle, chacune des notices correspondantes comporte un développement, généralement intitulé
tanbih, « avertissement », ol il est indiqué quelle « part» I’homme peut avoir au nom concerné ;
comment et en quel sens il peut devenir lui-méme malik, quddus, salam, mutakabbir, etc. David Burrell,
professeur de philosophie et théologie 4 I’université Notre-Dame (Indiana, USA), et auteur d’études
comparatives sur la pensée juive, chrétienne et musulmane a partir notamment d’ Avicenne, Maimonide
et Thomas d’ Aquin, a eu I’excellente idée de traduire, avec I’aide de Nazih Daher, et de mettre ainsi a la
portée du public non arabisant ce bel échantillon de spiritualité islamique.

Cette traduction est, dans ’ensemble, tout a fait satisfaisante : fideéle, précise, et élégante,
comme il se doit. Je releve bien, ici ou 12, quelques défaillances. Ainsi (je désigne par Gh le texte
arabe, et par BD la traduction anglaise), en Gh 21, 1-2/BD 9, 1-2, al-mawdi‘ lahu ne signifie pas
« the thing posited » ; ce qui est «institué » tout court (mawdii®, « posited »), ¢’est le nom ;
al-mawdit lahu, c’est ce pourquoi tel nom a été « institué », a savoir, comme le dit précisément
Gazali, la chose nommée (al-musamma). En Gh 23,19/BD 11, 25-28, hadihi l-idafatu gayru l-mudafi
ne peut pas vouloir dire : « this relationship is not something added » (il faudrait lire alors : gayru
muddfin) ; il faut comprendre : « cette relation (du mouvement & ’agent du mouvement) est autre
chose que le reli¢ (a savoir : le mouvement lui-méme)». En Gh 25,18/BD 13, 26-27, il me parait
¢évident qu’il faut lire gayrin (et non pas gayri) mufariqin, et que la traduction par « what is not
separate » fait contresens. Les noms «dérivés » , est-il dit dans ce passage, sont de deux sortes :
ceux qui indiquent une qualité interne (lire probablement hall au lieu de hal) au nommé, comme
« savant, blanc » (car science et blancheur résident en lui) ; ceux qui indiquent une relation entre le
nommé et quelque chose d’autre, différent de lui, comme « créateur, écrivain » (qui référent a ce
qu’il crée, ce qu’il écrit). En Gh 30,12/BD 18,18, ahala ne veut pas dire ici « changer », mais
« juger impossible », etc. Mais ces imperfections sont tout de méme peu nombreuses — autant, du
moins, que quelques sondages me permettent de le dire.

Au niveau de la traduction, ma principale critique concerne la traduction des noms divins
eux-mémes. Dans la préface, les auteurs disent « avoir accepté, a quelques exceptions prés, comme

BCAI 11 (1994) Shah Karim al-Husayni: Kalam-e imam-e zaman, 2 vol., éd. N. Tajdin, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



