72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No1l

Christopher SHACKLE and Zawahir MOIR, Ismaili Hymns from South Asia. An introduction
to the ginans. School of Oriental and African Studies, South Asian Texts 3, University
of London, London, 1992. 18,5 x 24,5 cm, XV + 258 p.

En 1978, Wilfred Madelung écrivait dans 1’Encyclopédie de I'Islam ' : « (les ginan-s) se
composent d’hymnes, d’enseignements moraux et religieux, de récits 1égendaires de pir-s et de
descriptions de leurs miracles, mais ne formulent ni credo, ni théologie ; leur contenu religieux
est un mélange d’éléments islamiques, hindous et surtout tantriques populaires ». A cette époque,
on ne disposait que de la traduction que V.N. Hooda avait effectuée sous I’'impulsion de
W. Ivanow '®. En quinze ans, la connaissance de la littérature ismaélienne de 1'Inde a fait des
progres gigantesques et ce livre refléte parfaitement 1’intérét que les spécialistes lui accordent
aujourd’hui !7. Cette littérature, connue sous le nom de gindan-s — du terme sanscrit jndna qui
signifie connaissance contemplative — constitue encore de nos jours une source religicuse de
premiere importance pour les Khojas. Ceux-ci, qui constituent le groupe le plus important par le
nombre au sein des ismacliens, sont originaires du Sind, du Gujarat et de la région de Bombay.
Trés nombreux, ils ont émigré au XIX® siécle en Afrique orientale, puis, de 14, dans les années
soixante-dix, en Amérique du Nord et en Europe.

Christopher Shackle enseigne les langues modernes de I’'Inde a I'université de Londres ; il
est I'auteur a ce titre de plusieurs ouvrages publiés dans cette collection de la School of Oriental
and African Studies qu’il codirige. Zawahir Moir — qui a signé Noorally, de son nom de jeune
fille, plusieurs travaux — est une ismaélienne d’origine pakistanaise qui se consacre depuis plus de
vingt ans a I’étude des ginan-s '3, Elle est responsable de la collection des manuscrits de diverses
institutions ismaéliennes.

Disons d’emblée que ce qui frappe le plus dans cette publication est une grande qualité
scientifique alliée & un souci didactique réel. Elle se divise en trois grandes parties : ’introduction
(52 p.), qui se subdivise elle-méme en une partie généraliste sur ’ismaélisme et les gindn-s, puis une
autre plus technique sur la langue et sur le khojki, la fameuse écriture secrete des Khojas ; ensuite
les textes et leurs traductions (76 p.), répartis en hymnes d’instruction, rythmés et dévotionnels, le
cycle cosmique et les récits sur la Mission ; enfin une partie technique qui comprend notes, glossaire
et index (113 p.). Les notes, particuliérement abondantes (64 p.) ont pour fonction a la fois d’éclairer

15. Article Isma‘iliyya, EI 21V, 215. Signalons
que I'ismaélien A.A.A. Fyzee écrivait de son coté :
« Leur poésie religieuse connue sous le nom de gnan,
dont il existe plusieurs recueils, est belle et
émouvante, et mérite pleinement d’étre étudiée et
publiée. » « Imam Shih », EI 2, T. III, 1975, p. 1192.

16. « Some  Specimens of  Sathpanth
Literature », Collectanea, Ismaili Society Series A,
Leiden, Brill, 1948, p. 57-137. A cette date, une thése
sur un ginan avait déja été soutenue, celle de Gulshan
Khakee, The Dasa Avatdra of Sathpanthi Ismailis

and Imamshahis of Indo-Pakistan, 1972, Harvard
University, unpublished Ph. D. dissertation.

17. Par exemple, aux Etats-Unis, les travaux
d’Azim Nanji et de Sultan Ali Asani, en France ceux
de Francoise Mallison, au Pakistan ceux de Mumtaz
Ali Tajddin Sadikali et G. Allana.

18. Elle a participé au séminaire de F. Mallison
le 18 mai 1993 a I’Ecole pratique des hautes études,
avec une contribution sur « Aspects of the character
of Pir Shams in the Ismaili tradition in India ». Pir
Shams est I’un des principaux auteurs de ginan-s.

BCAI 11 (1994) Chr. Shackle & Z. Moir: Ismaili Hymns from South Asia. An introduction to the ginans, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

les points obscurs pour les lecteurs non ismaéliens, et d’attirer I’attention sur certains thémes
récurrents.

La partie de I’introduction consacrée 4 ’ismaélisme est bréve (environ 12 p.) mais elle offre
néanmoins une excellente rétrospective de I’histoire de la communauté 19, L accent est mis sur les
pir-s et les sayyid-s, qui ont joué un role de premiére importance dans 1’écriture des ginan-s. Les Aga
Khans qui dirigent la communauté depuis la Perse jusque vers 1845, date de I'installation de
I'imam Hasan ‘Ali Shah & Bombay en Inde, ont donné une impulsion décisive a la connaissance
des gindn-s : ils sont en effet a I'origine - sans doute ‘Ali Shih (m. 1885) — de la collection
systématique de ces textes sacrés.

C’est pendant I’imamat de Sultin Muhammad Shah (1885-1957) que fut élaboré un canon 20,
Vers 1900, Lalji Devraj fut officiellement autorisé par I’imam 2 collecter, éditer et publier les ginan-s.
Le canon comportait environ 250 ginan-s et on avance que Devraj posséda 3 500 manuscrits — qui
représentaient différentes traditions locales — qu’il détruisit. II publia en 1915 un catalogue des
ginan-s « approuvés » : tous ceux qui étaient trop hindouisés avaient été rejetés. La majorité d’entre
eux provenait du Sind et du Kacch, région de 'Inde qui dépend administrativement du Gujarat
mais dont le dialecte est sindi, mais aussi du Panjab et du Gujarat méme.

A partir de 1914, Devraj publia 2 Bombay cing volumes de gindn-s, en caractéres khojki.
L’édition de Devraj fit de 1'usage puisque ce n’est qu’en 1978-1979 qu’elle fut remplacée par une
collection de deux volumes appelée Ginan-e sharif, publiée & Karachi et a Bombay en gujarati. Ce
dernier point indique que I’écriture khojki est peu 2 peu oubliée : en fait les Khojas sont aujourd’hui
plus a Iaise en anglais qu’en kacchi 2! ; la compréhension du contenu des gindan-s est par conséquent
minimale, sauf pour une minorité de dévots.

Avant d’aborder la question du choix et du contenu des ginan-s, il faut s’arréter sur leur
composition et sur leur fonction dans la communauté ismaélienne. La plus grande partie a été
composée par des pir-s du passé : Pir Shams, Pir Sadruddin (m. 1416 ) qui serait d’aprés la tradition
I"arriére-petit-fils du précédent, son fils Pir Hasan Kabiruddin (m. 1470), Ie fils de celui-ci Imam Shah
(m. 1513), Pir Tajuddin et Pir Dadu (m. 1593) sont les principaux auteurs. Il faut néanmoins
mentionner des auteurs modernes comme Sayyida Imam Begum, la seule femme (m. 1866). Le
plus récent est un ginan anonyme trés persanisé, composé sans doute a 1’occasion de 1’accession i
I’imamat de Sultan Muhammad Shah en 1885, par le descendant d’une des familles iraniennes qui
avaient suivi Hasan ‘Ali Shah dans son exode.

La priere (du‘a’) était composée jusqu’en 1952 par la récitation de ginan-s, puis de la liste des
imams et des pir-s. A cette date, Sultan Muhammad Shah la remplaga par une priére en arabe,

19. Une coquille s’est glissée au début de la
p. 4 ou “Ali est qualifié de neveu du Prophéte.

20. Sur cette période de [I'histoire de
I'ismaélisme contemporain, voir M. Boivin, Shi‘isme
ismaélien et modernité chez Sultén Muhammad Shéh
Aga Khan (1877-1957), thése de doctorat d’histoire
(n.r.) non publiée, université de la Sorbonne
Nouvelle-Paris III, 1993.

21. L’imam actuel Shah Karim s’exprime en
anglais exclusivement : ses firmans qui ont été publiés
par des Khojas du Canada n’ont pas été traduits dans
d’autres langues. Par contre, lorsque I’imam s’ adresse
a des populations non anglophones, ses firmans sont
traduits par des interprétes en farsi, en arabe, en
ourdou ou autre. Voir ci-aprés notre C.R. du Kalam e
imam e zaman.

BCAI 11 (1994) Chr. Shackle & Z. Moir: Ismaili Hymns from South Asia. An introduction to the ginans, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

comprenant divers versets coraniques, suivis de la récitation de la généalogie des imams 22. D’autres
ginan-s sont récités ou chantés lors des assemblées rituelles (maglis), en plus des priéres prescrites,
ou a ’occasion de cérémonies plus spécifiques comme celle de Ghat-Pat 2. Si, malgré 1’arabisation
des priéres, les gindn-s restent prédominants sur le plan rituel, il faut mentionner que depuis I’arrivée
de Hasan “Ali Shah en Inde, les firmans — c’est-a-dire les dits de I’imam du Temps — ont constitué
une nouvelle source sacrée de la religion 2%,

Quel critére a conduit le choix des ginan-s ? Aucune réponse explicite n’est apportée a cette
question. Si deux ginan-s importants avaient été traduits par V.M. Hooda ?*, on constate par ailleurs
I’absence du plus célebre d’entre eux, le Das Avatér : sans doute cette absence s’explique-t-elle par le
fait qu’une thése lui a été consacrée 26, La répartition des ginan-s en cinq groupes semblent indiquer
qu’un apercu de chaque type de ginan-s nous est proposé. Il est évident qu’il ne faut pas rechercher
dans les ginan-s un exposé qui ressemble a la théologie fatimide : les ginan-s ne proposent & aucun
moment un exposé systématique des croyances. Il est tout aussi évident que leur forme littéraire est
d’origine hindoue, et bon nombre de concepts aussi, comme par exemple celui de transmigration, ce
qui explique les épurations successives qu’ils ont subies et leur relative mise a 1’écart aujourd’hui. Le
caractére dominant de cette littérature est la mystique ; 1’objectif poursuivi par les auteurs est de
conduire les croyants vers le salut : ce théme est omniprésent. Différentes voies sont proposées : la
voie éthique, la voie dévotionnelle, la voie ascétique, etc...

Pour terminer, il faut revenir sur ’appareil critique tout a fait impressionnant de 1’ouvrage. Les
notes sont détaillées, a la fois informatives et explicatives. Le glossaire constitue, quant a lui, un
instrument de premier choix (33 p.) : il indique [’origine linguistique des termes (arabo-persans 19 %,
langues indiennes 62 %, sanscrit 19 %), leurs différentes formes, leur traduction et renvoie aux
principales occurrences du texte. Aprés un tel ouvrage, on ne peut qu’espérer que I’occultation que
subissent les ginan-s dans I'ismaélisme d’aujourd’hui n’entravera pas leurs éditions futures, ni leurs
traductions. C’est seulement a cette condition qu’une analyse d’envergure — qui manque encore jusqu’a
maintenant — pourra &tre menée a bien.

Michel BOIVIN
(Université de Savoie)

22. En fait, 1’arabisation des priéres fut introduite
progressivement, comme 1’indique la Constitution de
1925. Le bref article 191 demande que la Sahdda soit
récitée publiquement dans toutes les communautés
ismaéliennes, cf. Rules and Regulations of the Shia
Imami Ismailia Councils of the Continent of Africa,
published by Varas Mahomedbhai Remtula Hemani,
president of the Shia Imami Ismailia Supreme Council
of Zanzibar, 1925 (revised edition), Hassan Printing
Works, Zanzibar, p. 57.

23. Sur cette cérémonie, voir Azim Nanji,
« Shari‘at and Hagqiqat : continuity and synthesis in
the Nizari Isma‘ili Muslim Tradition » in Shari‘at
and ambiguity in South Asian Islam, ed. P.K. Ewing,

BCAI en ligne

Berkeley and Los Angeles, University of California
Press, 1988, p. 63-76.

24. L’édition la plus compléte des firmans fut
effectuée en gujarati, a partir de compilations plus
anciennes, sous le titre Kalam e imam e mubin, holy
firmans of Mowlana Hazar Imam Sultan Mahomed
Shah, the Aga Khan, Ismailia Association for India,
Bombay, vol. 1 de 1886 a 1910 (1950), vol. 2 de
1911 a 1951 (1951). Pour les firmans de 1’'imam
actuel, voir note précédente.

25. Voir « Collectanea », op. cit., n° 1 et n° 40.
Il s’agit de So kiria (n°1) et de Jannat-Puri (n° 40).

26. Voir note 2. Ce a quoi il faut ajouter que
plusieurs citations de ce gindn existent, compte tenu du

BCAI 11 (1994) Chr. Shackle & Z. Moir: Ismaili Hymns from South Asia. An introduction to the ginans, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

SHAH KARIM al-HUSAYNI, Kalam e imam e zaman, ed. by N. TAIDIN, s.I. (Montréal), vol. 1,
Farmans to the Western World (1957-1992), s.d. (1992), 13,5 x 21 cm, 360 p. ; vol. 2,
Farmans to Asia and Middle East (1957-1993), s.d. (1993), 13,5 x 21 cm, 629 p.

L’éditeur des deux premiers volumes de cette publication est un ismaélien du Canada 2’. Homme
d’affaires installé a Montréal, il consacre la plus grande partie de son temps libre a I’édition.
Depuis le début des années 80, il a publié plusieurs ouvrages qui portent principalement sur
I'imamat. 11 faut noter aussi une publication sur les Bhils, une communauté hindoue récemment
convertie a 'ismaélisme. Mais sa publication la plus importante reste une bibliographie ismaélienne
qui concerne les études contemporaines. Ce travail constitue un complément utile aux bibliographies
qui I’ont précédé 2. A la fin de P'ouvrage, I’auteur avait placé en annexe des références concernant
des discours de Shah Karim (p. 149-191).

Né en 1936 a Genéve, Shah Karim al-Husayni, mieux connu en Europe sous le nom de
Aga Khan IV, est le premier imam des Shi‘ites ismaéliens 3 étre né en Occident, et 4 avoir résidé
exclusivement dans cette partie du monde. Il avait succédé en 1957 a son grand-pére Sultan
Muhammad Shah . Bien que ses activités d’homme d’affaires, de propriétaire d’écuries de course
ou de mécene soient relativement bien connues, Shah Karim est beaucoup moins médiatisé que ne
Iétait son grand-pére, son pére Aly Khan, qui fut marié a I’actrice Rita Hayworth, ou que ne ’est
son oncle Sadruddin Aga Khan, qui a occupé diverses fonctions au sein des institutions onusiennes.
Il est significatif que la fonction d’imam qu’il exerce depuis plus d’un quart de siécle n’a jamais
fait I’objet d’une quelconque publication. L’édition de ses firmans nous offre par conséquent un
outil privilégié pour connaitre 1'imam, sa conception de sa fonction et ses liens avec les ismaéliens 0.
Les firmans sont les dits confidentiels que I’imam adresse ponctuellement a la communauté
ismaélienne. Ils peuvent étre collectifs ou individuels : il est évident qu’un tel recueil ne contient
que les firmans collectifs.

Cette publication est par conséquent destinée en tout premier lieu aux ismaéliens. Cela explique
I’absence de toute information : aucune préface ni introduction, aucune indication de lieu, ni de date, ni

29. Sur Sultain Muhammad Shah,
M. Boivin, Shi‘isme ismaélien et modernité chez

fait qu’il était considéré comme le plus représentatif voir

de « I’hindouisation » des croyances khojas ; voir par

exemple, A.A.A. Fyzee, Conférences sur I'Islam,
trad. Eva Meyerovitch, éd. du CNRS, 1956, p- 51-52.

27. Le vol. 3 concernera les firmans africains
et le vol. 4 des firmans divers.

28. Nagib Tajdi, Bibliography of Ismailism,
Caravan Books, New York, Delmar, 1985, 180 p. Voir
les références de ces publications précédentes, en
frangais, p. 133. Les deux bibliographies principales
restent W. Ivanow, Ismaili literature : A bibliographical
survey, Ismaili Societies Series A, 14, Tehran, 245 p.et
LK. Poonawala, Biobibliography of Ismaili literature,
Malibu, California : Undena Publications, 1977, 533 o

Sultdn Muhammad Shdh Aga Khan (1877-1957),
these de doctorat d’histoire (n.r.) non publiée,
université de la Sorbonne Nouvelle — Paris III, 1993.

30. Cette source doit &tre complétée par les
constitutions promulguées par I'imam. Il s’agit d’un
ensembie de réglements qui concernent différents
aspects de la vie religieuse et communautaire des
ismaéliens. Deux constitutions ont été promulguées
sous I'imamat de Shah Karim, I’'une en 1962, I’ autre
— qui est toujours en vigueur — en 1986. Voir
Constitution of the Shia Imami Ismaili Muslims, (s.d.,
s.l.), 1986.

BCAI 11 (1994) Chr. Shackle & Z. Moir: Ismaili Hymns from South Asia. An introduction to the ginans, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



