68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

Mohammad-Ali AMIR-MOEZZI, Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de
I’ésotérisme en Islam. Verdier, 1993. 14 x 22 cm, 378 p., index.

M.A. Amir-Moezzi est maitre de conférences 4 I’EPHE. Ancien éléve de Daniel Gimaret, il
s’est fait connaitre en 1983 avec une contribution sur la doctrine shi‘ite et la politique dans la
république iranienne 3. L’ouvrage dont il est question ici est la version remaniée de sa thése de
doctorat (n.r.) soutenue & ’EPHE. Publié chez Verdier ©, son titre est révélateur de la problématique
retenue par I’auteur : le shi‘isme « originel » désigne la période la plus ancienne du shi‘isme, celle
des imams eux-mémes. L’adjonction du terme « ésotérisme » dans le sous-titre laisse supposer que
ce travail remet en cause un certain nombre d’idées recues.

Cet ouvrage renouvelle profondément les études shi‘ites parce qu’il démontre que I’imam, loin
d’étre un théologien juriste, apparait plutdt comme un maitre de sagesse, doué de pouvoirs occultes
ou méme magiques (ce qui nous donne une indication sur I’emploi du terme « ésotérisme » dans le
sous-titre). En bref, la doctrine imamienne telle que I’auteur la reconstitue fait des imams des Gulat,
des extrémistes. Le plan de I’ouvrage est trés clair : aprés 1’avant-propos (6 p.) viennent 1’ introduction
(58 p.), une premiére partie sur la préexistence de I’imam (82 p.), une deuxiéme sur I’existence de
I’imam (88 p.), une troisiéme sur la surexistence de I’imam (60 p.) et la conclusion (16 p.). Un
appendice sur religion individuelle et religion collective (16 p.), une bibliographie (24 p.) et un
index (16 p.) achévent I’ouvrage.

Au vu de I'importance de cette étude, on se demande comment il est possible qu’aucune
monographie n’ait été consacrée 2 cet aspect de la doctrine imamienne 7. L’auteur ’explique par
une conjonction de facteurs tels que I’immensité du corpus, la complexité du sujet et son caractére
hérétique. Dans I’introduction, avant d’aborder les sources, il s’attache a I’analyse d’un concept
sur lequel reposait toute la représentation traditionnelle du shi‘isme : celui de ‘aql. 11 cherche ainsi
a résoudre ce qui constitue la principale aporie de son sujet (ce qui le rend complexe, sans doute) :
le fait qu’il n’existe aucune source directe des imams. L’auteur devra se livrer 4 une analyse trés
fine des principaux recueils d’ahbdr pour pouvoir reconstituer le shi‘isme imamien.

Quoi qu’il en soit, il distingue deux significations du concept de ‘agl: celle de
« hiéro-intelligence » — concept aux accents corbiniens — et celle de « raison ». Puis, a partir de ce
clivage, il identifie dans ce shi‘isme originel un aspect ésotérique et un autre rationaliste. Ce n’est

5. « Le shi‘isme doctrinal et le fait politique »
in M. Kotobi (éd.), Le Grand Satan et la Tulipe.
Iran : une premiére République, Paris, Institut
supérieur de gestion, 1983. Cet intérét pour le
shi‘isme iranien contemporain apparait encore dans
« Réflexions sur une évolution du shi‘isme
duodécimain : tradition et idéologisation », Le retour
aux Ecritures. Entre authenticité et historicité (Actes
du colloque organisé par le Colléege de France et
I’université hébraique de Jérusalem), a paraitre, Paris,
1993.

BCAI en ligne

6. 11 faut saluer le travail accompli par Christian
Jambet, qui dirige la collection « Islam spirituel »
chez Verdier ; ce volume succéde a 1’excellent
Alchimie et mystique en Islam, de Pierre Lory ; la
réédition de la Trilogie ismaélienne d'Henry Corbin
est annoncée.

7. Nous préférons 1'adjectif « imamienne » a
« imémite », employé par 1’auteur ; ce terme fait trop
référence selon nous a I'imdmisme, qui désigne
couramment la doctrine shi‘ite duodécimaine.

BCAI 11 (1994) M.A. Amir-Moezzi: Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de I'ésotérisme en Islam, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

qu’ensuite que les sources sur lesquelles s’appuie cette démarche novatrice sont présentées. Sans
doute aurait-on attendu une présentation plus critique ~ quelques lignes pour rappeler comment ces
ahbar ont été constitués — de ces auteurs anciens qui constituent la source unique de 1’analyse.

D’autre part, compte tenu de I’hypothése de départ soutenue par I’auteur, a savoir que la
doctrine imamienne reléve des Gulat, n’aurait-il pas fallu s’intéresser & d’autres sources que celles
strictement duodécimaines ? Les sources ismaéliennes, par exemple, ne peuvent-elles rien apporter
sur cette question ? Méme si une telle entreprise dépassait le cadre de 1’ouvrage, on aurait aimé
que cette question soit au moins posée, d’autant que les ismaéliens sont considérés, dans la théologie
traditionnelle sunnite aussi bien que shi‘ite duodécimaine, comme les principaux représentants des
Gulat. Sur la question des sources, 1’auteur achéve sa conclusion en affirmant qu’il « considére que
les sources appartenant a la premiére tradition — ou tout au moins s’en rapprochant — reflétent
d’une maniere plus fidele les enseignements originels des imams » (p. 70-71).

C’est a partir de la fin du IV/X® siécle qu'un certain nombre de traditions imamiennes
hétérodoxes est passé sous silence au profit de la tendance rationaliste des théologiens et des
juristes ; I'ceuvre d’al-3ayh al-Mufid (m. 413/1022) ® joue un rdle capital dans cette évolution. Jusqu’a
cette époque, la tradition « ésotérique non rationnelle », représentée par 1’école de Qumm dénommée
plus tard ahbari prédomine ; ensuite c’est la tradition « théologico-juridique rationnelle », représentée
par I’école de Bagdad ou usili, qui prend le dessus.

La premiére partie de 1’ouvrage se déploie a partir de 1’analyse des concepts de Lumiére, de
vision par le ceeur et de conception/naissance de I’imam. Le récit de I’Evénement primordial s’appuie
sur les plus anciens auteurs shi‘ites comme Ibn Babiiye ou al-Hilli. Cet événement se serait produit
entre 2 000 et 14 000 ans avant la création du monde. Dieu fit jaillir de sa propre lumiére un rayon
duquel il fit procéder un second rayon. Le premier est la lumiére de Muhammad, celle de la Prophétie
(nubuwwa) et de 1’exotérique (zahir) ; le second est celui de ‘Ali, celle de 1’imamat (walaya), de
I’ésotérique (batin) °. Cette lumiére unique fut par la suite déposée par Dieu en Adam et a cause de
cela, il fut demandé aux anges de se prosterner devant Adam ; ils le firent 4 1’exception d’Iblis '°.

Dans le cadre de I'histoire des idées, 1’auteur fait une mise au point importante : « (...) la
question de la vitalit¢ d’une croyance ancienne ayant la possibilité d’influencer la forme ou le
contenu d’une nouvelle croyance reste encore ouverte » (p. 111). A ce sujet, il rappelle par exemple
que la transmission de la Lumiére constitue sans doute I'élément le plus important de la notion
fondamentale de wasiyya. Le terme technique utilisé est fandsuh, qui devait par la suite prendre la

8. Signalons une coincidence : la période
pendant laquelle 1’école rationnelle devient
prédominante correspond au passage a 1I’Occultation
majeure qui débute en 329/941.

9. Ce récit constitue un credo partagé par le
shi‘isme ismaélien ; un auteur de la fin du X1x® sidcle
comme Sihab al-Din S$ah al-Husayni (m. 1883), fils
du 47¢ imam “Ali Sah, le reproduit intégralement dans
ses Hitabat-i ‘Aliyya - Supreme admonitions, ed. by
Hushang Ojaqi, introd. by W. Ivanow, Tehran, 1963,

a une nuance prés : c’est la lumiere de ‘Ali qui est
créée la premieére (chap. 9-10, et 14).

10. 11 faut signaler une fois encore que ce récit
est cité in extenso par la tradition ismaélienne ; voir
par exemple I’auteur fatimide Hamid al-Din Kermani
(m. vers 412/1021), Rahat al-‘aql, ed. Muhammad
Kamil Husayn et Mustafa Hilmi, Le Caire, 1953 ou
I'auteur nizarite Aba Ishaq Qohestani (fin XVv¢s.),
Haft Bab, ed. W. Ivanow, Bombay, 1959.

6A

BCAI 11 (1994) M.A. Amir-Moezzi: Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de I'ésotérisme en Islam, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

signification chez certains Gulat de « transmigration » (chez les alaouites, par exemple). Il serait
par contre on ne peut plus hasardeux de rechercher I’origine de cette notion : I’auteur ne se lance a
aucun moment sur ce terrain douteux.

L’excursus consacré a la vision par le ceeur (al-ru’ya bi-I-qalb) souligne que cette pratique était
une condition indispensable de la vraie foi puisqu’elle seule permet de connaitre la réalité de
I’imam, qui équivaut a la connaissance de ce qui peut étre connu de Dieu. Ce qui est vu par I’ceil
du cceur, c’est une Lumiére justement, ou plus exactement plusieurs modalités de lumiere. Ce
passage est important parce que 1’auteur réussit & démontrer 1’origine imamienne de la vision par
le cceur, qui deviendra un concept essentiel du soufisme, aussi bien primitif sunnite, que shi‘ite
contemporain persan '!. De la méme maniére, un certain nombre de caractéres physiques
extraordinaires attribués aux imams constituera la base de ’hagiographie mystique populaire.

Apres quelques remarques instructives sur la « vie politique » des imams, 1’auteur aborde
I’étude de la « science sacrée ». Ce point est de premiére importance puisque, comme le rappelle
I’auteur, jusque-la, tous les travaux relatifs & cette question entendaient par ‘i/m imamien la
science du Coran et du hadit. En réalité, le ‘ilm est une « science initiatique », c’est-a-dire qu’elle
vise la compréhension du sens profond des choses (batin), en bref, de 1’ésotérisme.

Parmi les sources de cette science se trouve la version originelle et intégrale du Coran « trois
fois plus volumineuse que la Vulgate constituée sous le califat de ‘Uthmén » (p. 186). L’auteur y
consacre une des parties les plus intéressantes (p.200-228) de I'ouvrage. De la facon la plus
convaincante qui soit, il démontre que les imams ont sérieusement mis en doute 1’intégrité de la
Vulgate. ‘Ali était le seul & posséder une copie de ce Coran qui fut transmise par la suite secrétement
d’imam 2 imam !2, C’est avec Ibn Babiiye que ces données sont passées sous silence : sans doute est-
ce di a I'occultation du XII° imam et a la persécution que subit la communauté. La description du
pouvoir sacré est particuliérement convaincante pour ce qui concerne une des hypothéses de 1’auteur,
a savoir que les imams étaient des maitres de sagesse doués de pouvoirs magiques. En effet, en
dehors du Nom supréme que ‘Ali pronongait en syriaque d’apres les auteurs anciens, la quantité et la
nature des pouvoirs magiques qui leur sont attribués sont significatives de la conception de I'imam :
ressusciter les morts, guérir les lépreux, commander aux objets inanimés, chevaucher les nuages.

La derniére partie de I’ouvrage est consacrée au XII° imam, le Mahdi. Les auteurs anciens
shi‘ites furent loin de s’entendre sur le fils du XI®imam : avait-il, oui ou non, survécu a son pére ?
Pendant un temps, les partisans de son retour comme Mahdi ne furent qu’une minorité. La notion

11. L’auteur traduit des extraits de plusieurs
auteurs ni‘matullahis sans préciser que Sultan ‘Ali
Sah (m. 1327/1909) n’appartient pas 4 la méme
branche que les deux autres, Muzaffar ‘Ali Sah
(m. 1215/1801) et Nur ‘Ali Sah IT (m. 1337/1918),
p. 132-134, note 267.

12. A ce sujet, il faut savoir que le 48° imam des
shi‘ites ismaéliens, Sultin Muhammad Sah, affirme
encore en 1899 a ses disciples de Zanzibar que
‘Utman a supprimé certains passages du Coran, et

que six années seraient nécessaires pour copier le
Coran original. Il propose de le leur envoyer. Cité
par K. Goolamali, An open letter to Sir Lancelot
Graham, governor of Sind, Karachi, printed by
Keshavlal M. Jani, 1937, p. 85. Sur la conception du
Coran dans le shi‘isme ismaélien contemporain, voir
M. Boivin, Shi‘isme ismaélien et modernité chez
Sultdn Muhammad Shdh Aga Khan (1877-1957),
thése de doctorat d’histoire (n.r.), université Paris III-
Sorbonne Nouvelle, 1993, p. 207-212.

BCAI 11 (1994) M.A. Amir-Moezzi: Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de I'ésotérisme en Islam, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

d’occultation (gayba) a été empruntée aux Kaysaniyya. On peut regretter une fois encore que I’ auteur
passe sous silence les autres formes d’occultation (gayba, satr) relatives 2 d’autres sectes shi’ites
comme les Bohras, les Druzes ou les Muhammad-Sahites. Au sujet de sa fonction sotériologique,
le Mahdi reviendra sur terre 4 une date secréte pour préparer le monde 4 la Résurrection, au
Tribunal Ultime. La durée de son régne varie selon les auteurs anciens mais elle permettra de
vaincre « I’Ennemi », puis, aprés sa mort, le pouvoir reviendra aux Amis de Dieu, c’est-a-dire aux
initiés de ’imam, jusqu’a la Résurrection.

Sur les causes de 1’Occultation majeure (329/941), I'auteur retient les menaces de mort,
I’indépendance a I’égard des pouvoirs temporels, la mise & 1’épreuve des croyants et surtout une
raison cachée, la plus importante, qui sera révélée lors du Retour !3. Les nombreuses contradictions
qui émergent des sources proviennent vraisemblablement de la fagiyya : en effet, I'identité du Mahdi
constitue la plupart du temps le secret a garder. L’auteur précise avec raison que la plupart des
spécialistes n’ont pas vu que la signification principale de la fagiyya n’était pas la restriction mentale
en cas de danger, mais le fait de garder secret les enseignements cachés des imams. Cette mise au
point s’applique a tous les mouvements musulmans ésotéristes.

La conclusion de I’auteur fait le bilan des avancées pratiquées dans les différents chapitres, et
elle prépare aussi de nouvelles pistes de recherche. Parmi celles-ci, les Gulat — qu’il ne définit pas
explicitement, bien que cette désignation ait varié suivant les périodes — constituent certainement
la plus importante. Compte tenu du fait que I’imamisme primitif se caractérise par une quantité
importante d’idées hétérodoxes, la distinction entre shi‘isme modéré et shi‘isme devient artificielle 4.
A la fin de la conclusion, I’auteur revient sur I’importance du batinisme et de 1’ismaélisme, qui
diffuserent les idées extrémistes dans le soufisme aussi bien sunnite que shi‘ite, mais aussi dans les
sciences occultes islamiques. Malgré les difficultés méthodologiques que souléveraient une telle
entreprise, on est convaincu de I’urgence de cette tiche. A I’issue de cette conclusion, on ne peut
d’autre part s’empécher de poser la question suivante : les ismaéliens ne seraient-il pas finalement
les dépositaires de I’imamisme primitif authentique ?

Michel BOIVIN
(Université de Savoie)

13. L’auteur, qui attache un grand intérét a
I’aspect occulte de la science imamienne, ne s’attarde
pas suffisamment sur I’importance du « secret » dans
cette science ; la derniére explication de 1I’Occultation
est surnommeée « mystére du mystére ». On sait que
le « secret » joue un rdle capital dans tous les cultes
initiatiques (Druzes, Cathares, Francs-magons...),
pourtant, aucune sociologie du secret n’a été élaborée

depuis la tentative de G. Simmel, Secret et sociétés
secretes, traduit de 1’allemand par Sylvie Muller,
postface de Patrick Watier, Circé, 1991.

14. A ce sujet, I’auteur mentionne seulement a
la p. 314, sans commentaires, que, trés rarement il
est vrai, les sources affirment que I’imam est Dien
manifesté sous forme humaine. Ce débat est encore
tres présent dans le shi‘isme ismaélien contemporain.

BCAI 11 (1994) M.A. Amir-Moezzi: Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de I'ésotérisme en Islam, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No1l

Christopher SHACKLE and Zawahir MOIR, Ismaili Hymns from South Asia. An introduction
to the ginans. School of Oriental and African Studies, South Asian Texts 3, University
of London, London, 1992. 18,5 x 24,5 cm, XV + 258 p.

En 1978, Wilfred Madelung écrivait dans 1’Encyclopédie de I'Islam ' : « (les ginan-s) se
composent d’hymnes, d’enseignements moraux et religieux, de récits 1égendaires de pir-s et de
descriptions de leurs miracles, mais ne formulent ni credo, ni théologie ; leur contenu religieux
est un mélange d’éléments islamiques, hindous et surtout tantriques populaires ». A cette époque,
on ne disposait que de la traduction que V.N. Hooda avait effectuée sous I’'impulsion de
W. Ivanow '®. En quinze ans, la connaissance de la littérature ismaélienne de 1'Inde a fait des
progres gigantesques et ce livre refléte parfaitement 1’intérét que les spécialistes lui accordent
aujourd’hui !7. Cette littérature, connue sous le nom de gindan-s — du terme sanscrit jndna qui
signifie connaissance contemplative — constitue encore de nos jours une source religicuse de
premiere importance pour les Khojas. Ceux-ci, qui constituent le groupe le plus important par le
nombre au sein des ismacliens, sont originaires du Sind, du Gujarat et de la région de Bombay.
Trés nombreux, ils ont émigré au XIX® siécle en Afrique orientale, puis, de 14, dans les années
soixante-dix, en Amérique du Nord et en Europe.

Christopher Shackle enseigne les langues modernes de I’'Inde a I'université de Londres ; il
est I'auteur a ce titre de plusieurs ouvrages publiés dans cette collection de la School of Oriental
and African Studies qu’il codirige. Zawahir Moir — qui a signé Noorally, de son nom de jeune
fille, plusieurs travaux — est une ismaélienne d’origine pakistanaise qui se consacre depuis plus de
vingt ans a I’étude des ginan-s '3, Elle est responsable de la collection des manuscrits de diverses
institutions ismaéliennes.

Disons d’emblée que ce qui frappe le plus dans cette publication est une grande qualité
scientifique alliée & un souci didactique réel. Elle se divise en trois grandes parties : ’introduction
(52 p.), qui se subdivise elle-méme en une partie généraliste sur ’ismaélisme et les gindn-s, puis une
autre plus technique sur la langue et sur le khojki, la fameuse écriture secrete des Khojas ; ensuite
les textes et leurs traductions (76 p.), répartis en hymnes d’instruction, rythmés et dévotionnels, le
cycle cosmique et les récits sur la Mission ; enfin une partie technique qui comprend notes, glossaire
et index (113 p.). Les notes, particuliérement abondantes (64 p.) ont pour fonction a la fois d’éclairer

15. Article Isma‘iliyya, EI 21V, 215. Signalons
que I'ismaélien A.A.A. Fyzee écrivait de son coté :
« Leur poésie religieuse connue sous le nom de gnan,
dont il existe plusieurs recueils, est belle et
émouvante, et mérite pleinement d’étre étudiée et
publiée. » « Imam Shih », EI 2, T. III, 1975, p. 1192.

16. « Some  Specimens of  Sathpanth
Literature », Collectanea, Ismaili Society Series A,
Leiden, Brill, 1948, p. 57-137. A cette date, une thése
sur un ginan avait déja été soutenue, celle de Gulshan
Khakee, The Dasa Avatdra of Sathpanthi Ismailis

and Imamshahis of Indo-Pakistan, 1972, Harvard
University, unpublished Ph. D. dissertation.

17. Par exemple, aux Etats-Unis, les travaux
d’Azim Nanji et de Sultan Ali Asani, en France ceux
de Francoise Mallison, au Pakistan ceux de Mumtaz
Ali Tajddin Sadikali et G. Allana.

18. Elle a participé au séminaire de F. Mallison
le 18 mai 1993 a I’Ecole pratique des hautes études,
avec une contribution sur « Aspects of the character
of Pir Shams in the Ismaili tradition in India ». Pir
Shams est I’un des principaux auteurs de ginan-s.

BCAI 11 (1994) M.A. Amir-Moezzi: Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de I'ésotérisme en Islam, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



