1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

que I’Esprit voudrait y renouveler sans cesse ? Est-il enfin opportun, dans ce débat, d’envisager la
Bible comme un seul et méme « livre », alors que le Nouveau Testament s’y révéle bien différent
de I’Ancien ? Le GRIC a néanmoins eu le mérite de poser a nouveau le probléme des rapports des
musulmans et des chrétiens a leurs Ecritures et celui des visions diversifiées qu’ils s’en font
réciproquement, et on lui sait gré d’en avoir assuré et publié la traduction anglaise, The Challenge
of the Scriptures : The Bible and the Qur‘dn (Orbis Books, New York, 1989, 104 p.) On peut espérer
qu’il en pourra reprendre I’analyse aprés y avoir eu souvent recours en ses recherches postérieures
sur la sécularisation, la foi et la justice, le péché et la responsabilité éthique, dans les deux traditions
religieuses qu’il entend ainsi mettre en dialogue.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

GRIC, Foi et justice (Un défi pour le christianisme et pour I’islam). Centurion, Paris, 1993.
15 %22 cm, 325 p.

L’essentiel sur le GRIC a été dit dans la précédente recension et un article de Jean-Paul
Gabus, I'un de ses membres, sur L’expérience de dialogue islamo-chrétien dans le cadre du GRIC,
a paraitre dans le prochain numéro d’Islamochristiana 19 (1993), devrait faire un premier bilan des
quinze années de recherches ainsi poursuivies en dialogue incessant. Le présent ouvrage reproduit
les multiples textes auxquels celui-ci a abouti sur le théme Foi et justice qui a retenu la réflexion
des uns et des autres de 1985 a 1989. « Comment le fait d’étre croyant peut-il stimuler ou non la
responsabilité sociopolitique ? Comment tendre 2 la fois & une « libération » d’ordre spirituel qui
se situe au-dela du contingent et s’engager dans le temporel par un combat pour la justice qui,
lui-méme, risque d’engendrer de nouvelles violences ? Quel est le role de la raison dans une
relecture des Ecritures soucieuse d’y saisir, 2 travers le message initial qu’elles perpétuent, une
Parole adressée a notre temps ? » Telles sont les trois questions que souléve Iintroduction (5-10) et
auxquelles le livre entend donner réponse.

La 1" partie se veut essentiellement historique et a pour titre Les « lectures » de la justice dans
nos sociétés scripturaires. Jean-Paul Gabus et Danielle Madrid, au chapitre 1 (13-50), font cette
lecture Dans la tradition chrétienne (le vocabulaire de la justice dans I’Ancien et le Nouveau
Testament ; I’exigence de la justice dans ’ancien Israél; dans les premiéres communautés
chrétiennes ; la paix constantinienne ; foi et justice dans 1’Occident médiéval ; Réforme et
Contre-Réforme au XVI° siécle), tandis que Sadd Ghrab, Mokdad Mensia et Abdelmajid Charfi, au
chapitre 2 (51-74), font I’Histoire de la notion de justice en Islam (la notion de justice dans les
sources scripturaires ; le probléme de la justice durant la période classique ; I’exemple du Prophéte ;
chez les califes bien guidés ; la recrudescence du politique avec les régimes dynastiques ; justice et
Kalam ; falsafa et justice ; évolution ultérieure du probléme de la justice a I’époque postclassique).

Prolongeant I’approche historique, la 2¢ partie traite de I’Emergence d’une éthique séculiere :
tensions entre les exigences de la foi et de la religion, et celles de la justice. Robert Caspar et

BCAI 11 (1994) GRIC: Foi et justice (un défi pour le christianisme et pour I'islam), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Abdelmajid Charfi consacrent le chapitre 1 (77-82) aux Facteurs sociopolitiques et socioculturels. Le
trés long chapitre 2 (83-113) se divise en deux parties pour traiter des Aspects juridiques. Jeanne
Ladjili et Sadd Ghrab analysent « justice selon le droit, justice selon la foi : conciliation ou rupture »,
la premiere « en Occident de tradition chrétienne » (les sources ; guid jus ? (jus et justitia) ; tension
entre le droit de la société civile et le droit de I’Eglise ; droit naturel objectif et droit naturel
subjectif ; le positivisme du droit 1égiféré), et le deuxiéme « dans la tradition musulmane » (a 1’origine
du droit musulman, I’idéal de justice ; codification ou liberté d’appréciation et diversité d’écoles ;
droit naturel objectif et subjectif ; évolution juridique ultérieure). H’'mida Ennaifer va « de la foi 4 la
conscience d’un paradoxe : un cas de conflit entre le droit révélé et les droits de I’homme : le
chitiment en cas d’apostasie de I’islam (la ridda) ». Le chapitre 3 (115-188) analyse plus longuement
les Aspects culturels : émergence de la rationalité moderne et prolongements éthiques, d’abord En
Occident de tradition chrétienne, puis Dans le monde arabo-musulman & partir du XIX® siécle.
S’agissant de I’Occident chrétien, Mokdad Mensia y situe « I’évolution des idées scientifiques de la
Renaissance au XVII siécle », Anne-Marie Blondel y décrit « les retombées sur les mentalités (de
I’humanisme aux Lumiéres : valeurs qui basculent) » et Piet Horsten y considére le passage « de la
théorie a la praxis : le marxisme (aliénation religieuse et injustice sociale) ». S’agissant du monde
arabo-musulman, Abdelmajid Charfi y situe le passage « de la fascination de I’Occident 2 la tension
interne dans les sociétés » qui le constituent, Mohamed Koubaa y scrute les « manifestations littéraires
et culturelles de la modernité : la quéte d’une nouvelle justice » et y reléve «la critique de la
religion par les marxistes arabes dans son rapport avec la justice », H’'mida Ennaifer y évoque « la
pensée sociale dans les écrits musulmans modernes (de la solidarité sociale au socialisme musulman ;
le chiisme et la tentative de dépassement du reflux) ». Un chapitre 4 (189-201), enfin, insiste sur
d’autres Aspects culturels : émergence d’une nouvelle rationalité : pour Kamel Rekik, il y a de
«nouvelles conceptions du rapport entre discours scientifique et réalité » et, pour Piet Horsten, de
«nouvelles conceptions du rapport entre langage et réalité ».

Avec la 3¢ partie, il s’agit d’interroger Justice, violence et prophétisme aujourd’hui, sous
forme d’une réflexion scripturaire, théologique et anthropologique. Au chapitre 1 (205-213),
Francoise Smyth-Florentin présente Yahou, Dieu de la guerre (pouvoirs politiques de droit divin
dans le Proche-Orient ancien ; la synergie Dieu-roi ; la violence de Dieu se retournant contre son
peuple ; le prophétisme ; relectures postexiliques). Au chapitre 2 (215-229), Claude Geffré décrit
La dimension messianique du christianisme contemporain (messianisme et histoire des religions ;
rapports du christianisme 2 I’histoire ; le paradoxe du messianisme de Jésus et de celui de 1'Eglise).
Au chapitre 3 (231-236), Ali Ben Makhlouf analyse le souci de La justice dans le discours islamiste
radical. Au chapitre 4 (237-256), Jean Lambert livre une étude comparée sur la Sécession du
prophétisme méditerranéen (homologie des prophétismes méditerranéens ; unité des prophétismes ;
prophétismes ou violences ?).

Quant a la 4¢ partie, intitulée L’agir du croyant dans le monde actuel, elle est orientée vers
une « théologie de la vie » et constitue 1’ceuvre commune du groupe de Rabat. Le chapitre 1
(261-269) parle du passage De l'idoldtrie i la foi (idolatrie et injustice ; de 1’ouverture a ’autre...
al'ouverture a Dieu). Le chapitre 2 (271-279) rappelle La nécessité d’un discernement (les injustices
tenant 2 la lecture des Ecritures ; internes 4 nos communautés ; vis-a-vis d’autres communautés ; la
religion comme instance critique). Le chapitre 3 (281-288) insiste sur L’engagement du croyant

BCAI 11 (1994) GRIC: Foi et justice (un défi pour le christianisme et pour I'islam), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

(sur quelles bases ? entre transcendance et immanence ; priére et contemplation ; communication et
dialogue). Le chapitre 4 (289-305) énumeére quelques Nouveaux territoires pour la Jjustice (respect
des minorités ; droits de la terre ; droit au travail, droit de 1’enfant).

Une longue conclusion (307-315) s’efforce de résumer 1’ensemble des travaux ici passés en
revue, pour en dégager les lignes générales. L’inventaire des traditions religieuses révéle que
« Iinstitutionnalisation de la religion, son annexion progressive par les pouvoirs, particuliérement
dans les périodes dites d’apogée, ne pouvaient dans les communautés que se répercuter sur le
champ intellectuel pour le restreindre, réduisant ainsi la justice a des normes éthico-juridiques plus
ou moins figées, rejoignant un idéal de légitimation et de préservation ». C’est pourquoi « on ne
saurait nier qu’il subsiste une ambiguité du religieux dans les formes d’absolutisation exclusive de
sa propre vérité et d’annexion du nom de Dieu 2 telle ou telle cause ». Les auteurs n’en sont que
plus encouragés & « saisir aujourd’hui au sein de nos traditions religieuses la mouvance prophétique
qui les nourrit, et bien la discerner de 1’idéologie religieuse qui les caricature », car, en effet, si
«les religions n’ont pas leur fin dans I'utilité sociale ou politique, leur message qui privilégie
Iattention accordée aux faibles implique que la libération des opprimés ne peut étre repoussée a
une espérance suprahistorique et requiert tous les efforts humains pour éliminer les diverses formes
d’oppression, conférant ainsi une efficacité historique au religieux ». Il convient donc de prendre
en considération le « poids politique de la non-violence » et de reconnaitre aussi « 2 la justice un
coefficient de relativité invitant a dépasser les formalismes et les systémes ». Ce faisant, les croyants,
chrétiens et musulmans, se devraient d’étre inquiets et lucides tout a la fois pour créer de nouveaux
espaces a la foi et a la justice.

Telle est la somme des études de valeur que présente ce nouvel ouvrage du GRIC : le
comparatisme y est constant entre les deux visions religieuses de la foi et de la justice, entre les
deux soci€tés qui les vivent, les précisent et les figent, entre les appels au renouvellement qui sont
ressentis de part et d’autre. C’est en effet le mérite de ce livre, malgré les répétitions qu’un tel
effort de synchronisation engendre, de fournir au lecteur un ensemble de réflexions sur I’islam et
le christianisme affrontés aux exigences de la justice dans la fidélité & leur foi. On regrettera que
les analyses soient par trop circonscrites, pour des raisons sans doute historiques, au seul Occident
chrétien, d’une part, et au seul monde arabo-musulman, de I’autre. Les dimensions nouvelles que
connait le dialogue entre musulmans et chrétiens en Asie et en Afrique, les méthodes d’analyse
plutét différentes entre intellectuels francophones et chercheurs anglophones, et les requétes d’une
justice plus large entre les Etats et les cultures, devraient inviter & des recherches complémentaires,
toujours selon I’esprit de cet ouvrage qui témoigne, & sa maniére, d’une collaboration fructueuse et
exemplaire entre universitaires musulmans et chrétiens.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

BCAI 11 (1994) GRIC: Foi et justice (un défi pour le christianisme et pour I'islam), recensé par M. Borrmans )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

Mohammad-Ali AMIR-MOEZZI, Le guide divin dans le shi‘isme originel. Aux sources de
I’ésotérisme en Islam. Verdier, 1993. 14 x 22 cm, 378 p., index.

M.A. Amir-Moezzi est maitre de conférences 4 I’EPHE. Ancien éléve de Daniel Gimaret, il
s’est fait connaitre en 1983 avec une contribution sur la doctrine shi‘ite et la politique dans la
république iranienne 3. L’ouvrage dont il est question ici est la version remaniée de sa thése de
doctorat (n.r.) soutenue & ’EPHE. Publié chez Verdier ©, son titre est révélateur de la problématique
retenue par I’auteur : le shi‘isme « originel » désigne la période la plus ancienne du shi‘isme, celle
des imams eux-mémes. L’adjonction du terme « ésotérisme » dans le sous-titre laisse supposer que
ce travail remet en cause un certain nombre d’idées recues.

Cet ouvrage renouvelle profondément les études shi‘ites parce qu’il démontre que I’imam, loin
d’étre un théologien juriste, apparait plutdt comme un maitre de sagesse, doué de pouvoirs occultes
ou méme magiques (ce qui nous donne une indication sur I’emploi du terme « ésotérisme » dans le
sous-titre). En bref, la doctrine imamienne telle que I’auteur la reconstitue fait des imams des Gulat,
des extrémistes. Le plan de I’ouvrage est trés clair : aprés 1’avant-propos (6 p.) viennent 1’ introduction
(58 p.), une premiére partie sur la préexistence de I’imam (82 p.), une deuxiéme sur I’existence de
I’imam (88 p.), une troisiéme sur la surexistence de I’imam (60 p.) et la conclusion (16 p.). Un
appendice sur religion individuelle et religion collective (16 p.), une bibliographie (24 p.) et un
index (16 p.) achévent I’ouvrage.

Au vu de I'importance de cette étude, on se demande comment il est possible qu’aucune
monographie n’ait été consacrée 2 cet aspect de la doctrine imamienne 7. L’auteur ’explique par
une conjonction de facteurs tels que I’immensité du corpus, la complexité du sujet et son caractére
hérétique. Dans I’introduction, avant d’aborder les sources, il s’attache a I’analyse d’un concept
sur lequel reposait toute la représentation traditionnelle du shi‘isme : celui de ‘aql. 11 cherche ainsi
a résoudre ce qui constitue la principale aporie de son sujet (ce qui le rend complexe, sans doute) :
le fait qu’il n’existe aucune source directe des imams. L’auteur devra se livrer 4 une analyse trés
fine des principaux recueils d’ahbdr pour pouvoir reconstituer le shi‘isme imamien.

Quoi qu’il en soit, il distingue deux significations du concept de ‘agl: celle de
« hiéro-intelligence » — concept aux accents corbiniens — et celle de « raison ». Puis, a partir de ce
clivage, il identifie dans ce shi‘isme originel un aspect ésotérique et un autre rationaliste. Ce n’est

5. « Le shi‘isme doctrinal et le fait politique »
in M. Kotobi (éd.), Le Grand Satan et la Tulipe.
Iran : une premiére République, Paris, Institut
supérieur de gestion, 1983. Cet intérét pour le
shi‘isme iranien contemporain apparait encore dans
« Réflexions sur une évolution du shi‘isme
duodécimain : tradition et idéologisation », Le retour
aux Ecritures. Entre authenticité et historicité (Actes
du colloque organisé par le Colléege de France et
I’université hébraique de Jérusalem), a paraitre, Paris,
1993.

BCAI en ligne

6. 11 faut saluer le travail accompli par Christian
Jambet, qui dirige la collection « Islam spirituel »
chez Verdier ; ce volume succéde a 1’excellent
Alchimie et mystique en Islam, de Pierre Lory ; la
réédition de la Trilogie ismaélienne d'Henry Corbin
est annoncée.

7. Nous préférons 1'adjectif « imamienne » a
« imémite », employé par 1’auteur ; ce terme fait trop
référence selon nous a I'imdmisme, qui désigne
couramment la doctrine shi‘ite duodécimaine.

BCAI 11 (1994) GRIC: Foi et justice (un défi pour le christianisme et pour I'islam), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



