8 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

qu’il traduit « perception »; par ta’wil et ta‘bir, ensemble, qu’il traduit « herméneutique ». Et il
souligne lui-méme que sa traduction de « signification » par ma‘nd, de « signifiance » par madlul
sont des traductions d’attente, indissociables de leurs contextes.

Une annexe présente, pour la commodité du lecteur, le texte de la magama madiriyya avec
I’annotation de 1’édition exemplaire du Sayh Muhammad ‘Abduh.

Le lecteur aura donc trouvé dans la premiére partie de cet essai une étude intelligente, avertie,
stimulante, des maqgama et, dans sa deuxiéme partie, une introduction en arabe, documentée et
raisonnée, 4 la rhétorique et a la stylistique occidentales.

André ROMAN
(Université Lumiere, LYON II)

Suzanne PINCKNEY STETKEVYCH, Abii Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age.
Brill, Leiden, 1991 (Studies in Arabic Literature — Supplements to the Journal of
Arabic Literature, volume XIII). 16,5 x 24,5 cm, VIII + 404 p.

Trois parties constituent cet ouvrage : premiére partie : Abii Tammam and the Arabic critical
tradition (p. 3-106) ; deuxiéme partie : Panegyrist to the Caliphal Court (p. 109-235) ; troisieme
partie : Aba Tammam and the Arabic Anthology (p. 239-356). Les pages 357-391 contiennent un
appendice avec les textes arabes cités.

Les trois parties sont présentées comme indépendantes, chacune étant précédée d’une
introduction et se terminant par une conclusion. Cette organisation de 1’ouvrage tient, du moins en
partie, au fait que les trois parties reprennent des travaux de 1’auteur déja publiés. Ainsi, le premier
chapitre, « A Reformulation of Badi‘ », reproduit presque verbatim I’article « Toward a Redefinition
of “ Badi” Poetry », paru dans Journal of Arabic Literature, 12 (1981), 1-29 ; des cinq poemes
d’ Ab@l Tammam traduits et analysés dans la deuxieéme partie, deux 1’avaient déja été dans I’article
« The ‘Abbasid Poet interprets History : Three Qasidahs by Abti Tammam », dans Journal of Arabic
Literature, 10 (1979), 49-64 ; le ritd’ de Ta’abbata Sarran traduit et analysé au chapitre onze
(troisiéme partie) suit de prés Darticle « The Ritha’ of Ta’abbata Sharran. A study of Blood-
Vengeance in Early Arabic Poetry », Journal of Semitic Studies, 31 (1986), 27-45.

L’auteur fait évidemment mention de ce fait (mais seule la confrontation directe des textes
permet d’apprécier I’ampleur des reprises), mais 1’aspect négatif le plus sensible de cette méthode
de composition de 1’ouvrage est une impression de fragmentation et de manque de développement
unitaire, comme si les idées qui ont été A 'origine des premiers travaux, et que I’auteur développe
dans les trois parties, demeuraient cristallisées dans les limites de leur premiére formulation, méme
élargies, séparées les unes des autres, et n’arrivaient pas a se fondre dans un discours
congu globalement.

11 s’agit d’un ouvrage qui contient plusieurs idées intéressantes, des points de vue originaux,
des formulations heureuses d’idées qui ne sont peut-&tre pas complétement nouvelles, mais qui

BCAI 11 (1994) S. Pinckney Stetkevych: Abd Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age, recensé par L. Bettini

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 9

regoivent dans ce livre de ’ampleur et de la substance. Il s’agit aussi d’un ouvrage qui semble a la
fois redondant et inachevé : redondant parce que des idées intéressantes sont souvent enveloppées
dans des digressions, des répétitions de données bien établies, comme la comparaison entre
I’organisation de la hamasa ‘ala al-abwab et celle du hadif comme musannaf, et non selon 1’isndd,
qui occupe quinze pages, (p. 241-256), remplies d’anecdotes et de citations de faits bien connus qui
n’ont pas de relation stricte avec le développement de la theése générale. Inachevé parce que d’autres
idées, €galement intéressantes, sont affirmées et, le cas échéant, répétées, sans étre pour cela
suffisamment documentées : comme 1’attribution, mécanique et sans nuances, aux Mu‘tazila de tout
développement de la pensée linguistique ou de la réflexion sur le magdz '° ou le fait de voir, d’une
fagon €galement mécanique, la différence entre la poésie archaique et la poésie postérieure dans
leur composition « orale » ou « écrite » (p. 105-106) ; des analyses pénétrantes vont de pair avec un
manque curieux de sens historique : ce qui donne une allure discontinue au niveau de 1’ouvrage.

La thése fondamentale de ce livre, thése qui constitue le trait caractéristique de la pensée de
Iauteur d’un coté, et I'idée conductrice véritablement originale de 1’ouvrage de 1’autre, est une
lecture anthropologique de la poésie arabe ancienne. La thése a été d’abord formulée par Stetkevych
a propos de la poésie préislamique dans plusieurs articles intéressants, dans lesquels elle propose
d’analyser les différentes parties de la gasida préislamique comme les phases d’un rite de passage
ou d’un rite de sacrifice : « The tripartite (nasib-rahil-madih [sic] / fakhr) pattern of the classical
Arabic gasidah is a literary expression of the ternary structure of the rite of passage/rite of sacrifice
as formulated, respectively, by van Gennep and Hubert and Mauss » (p. 110). Les mémes méthodes
d’analyse peuvent étre appliquées, selon I’auteur, a la poésie panégyrique d’ Abti Tammam, reprise
consciente et savante de la poésie archaique (p. 111).

Guidée par cette clé de lecture, Stetkevych passe en revue d’abord la tradition des théoriciens
arabes classiques a propos d’Abu Tammam, ensuite analyse cing de ses poémes, pour étudier enfin
les criteres que le poete a suivis dans sa sélection du Diwan al-hamasa.

Dans la premicre partie, Stetkevych examine les points de vue des théoriciens arabes anciens
(Ibn al-Mu‘tazz, al-Siili, al-Amidi, al-qadi al-Gurgani) sur Aba Tammam.

Que I’on puisse évaluer I’emploi des artifices rhétoriques chez Abi Tammam du point de vue
de leur fonction, et non seulement de leur accumulation, ¢’est-a-dire en tant qu’instrument poétique
qui affecte le pocme entier, est une idée que déja A. Hamori (« Notes on Paronomasia in Abu
Tammam’s Style », Journal of Semitic Studies, 12 (1967), 83-90, que 'auteur cite) avait
explicitement énoncée et illustrée, en s’appuyant sur la méme gasida trés célébre sur la conquéte
d’Amorium, que Stetkevych reprendra a son tour en 1979 et ensuite encore une fois dans cet
ouvrage !7. Cette idée jaillit de la tendance, qui est devenue trés répandue aujourd’hui, & considérer
un poeme, préislamique ou non, dans son unité. Pareille tendance marque & mon avis la différence
fondamentale entre I’attitude envers la poésie arabe des savants modernes, aussi bien chez les
arabophones que chez les autres, et celle de la tradition critique arabe classique, laquelle, dans son

16. Pour un exposé plus attentif 2 la complexité 17. Le méme poéme a été analysé aussi par M.M.
de ces questions, voir par exemple W. Heinrichs, Badawi, « The Function of Rhetoric in Medieval
« On the genesis of the hagiga-majéz dichotomy », Arabic Poetry : Abli Tammam’s Ode on Amorium »,
Studia Islamica, 59 (1984), 111-140. Journal of Arabic Literature, 9 (1978), 43-56.

BCAI 11 (1994) S. Pinckney Stetkevych: Abd Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

10 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

ensemble, n’a pas pris comme objet de ses réflexions la gasida entiére. C’est un fait connu et il n’y
a rien de surprenant dans le fait que, les deux méthodes d’analyse étant différentes, les résultats
aussi soient différents. Semblent donc dépourvus de fondement méthodologique les reproches que
Stetkevych adresse sans arrét aux théoriciens anciens de ne pas avoir vu, ou compris, ou réalisé tel
ou tel autre phénoméene (p. 26, 27, 29, 37, 43, 51, 62, 66, 70, 71, etc.), tout simplement parce que
leur méthode d’analyse les conduisait dans une autre direction. Il aurait été sans doute plus profitable
d’essayer de comprendre la cohérence et la signification des jugements des anciens, et surtout il
aurait été plus correct de ne pas les confondre avec les résultats obtenus par 1’analyse directe des
textes poétiques 8.

La deuxiéme partie, qui est riche de contributions originales et de suggestions stimulantes,
analyse cing poémes d’Abu Tammam, en montrant la maitrise de plus en plus siire des techniques
expressives qui font de ses poémes une « expansion métaphorique » de la poésie ancienne, une
« fusion » du passé littéraire et du présent politique (par exemple, p. 134, 232). Une définition qui
est souvent répétée dans ce contexte est celle de poésie « exégétique ». Cette notion traverse tout
I’ouvrage (la premiére mention est a la p. XIv, la derniére & la p. 351) et en représente un des traits
unifiants ; il s’agit d’une définition & mon avis heureuse (et qui correspond, entre autres, sous une
formulation différente, & ’esprit de la tradition).

Lorsqu’on définit la poésie « moderne » comme exégétique on donne de celle-ci, parmi les
diverses lectures possibles, une lecture anthropologique, mais cela ne justifie pas qu’on I’analyse
avec les mémes méthodes que celles utilisées pour la poésie dont elle serait I’exégése. S’il est
tentant de voir se refléter, dans la structure de la gasida archaique dans son ensemble, un rituel
de sacrifice ou de passage, comment est-il possible de considérer sur le méme plan la reprise
savante et consciente d’un seul po¢te donné ? Cela signifierait ou bien que les mémes valeurs
s’appliquaient & la société abbasside comme 2 la société tribale préislamique, ou bien que le
poéte était conscient du contenu anthropologique des poémes anciens et qu’il était capable de le
reproduire. Or, les deux hypothéses semblent également insoutenables. Non seulement Stetkevych
ne répond pas a ces questions, mais elle cultive aussi, pour ainsi dire, I’ambiguité, car son analyse
oscille et glisse entre le plan de 1’« exégése » (ou reprise-consciente et « métaphorique » des
structures et moyens d’expression de la gasida ancienne) et le plan de ’analyse des poémes d’ Abi
Tammam en termes directement « anthropologiques ». De plus, le recours, trés fréquent, & des
rapprochements aussi généraux que banals, telle que 1’équation conquéte militaire = conquéte
sexuelle, affaiblit & mon avis la thése générale en 1’éloignant du plan sur lequel elle doit se tenir,
qui est le plan littéraire.

Sperl '°, que I’auteur cite, examine la relation entre la royauté islamique et le genre panégyrique
d’une maniére correcte et, 8 mon avis, plus cohérente avec la thése de Stetkevych que 1’analyse
qu’elle-méme propose. Fait significatif, Sperl tire ses exemples non seulement des poémes d’ Aba
Tammam, mais également des poémes d’ Abii al-‘Atahiya, Muslim b. al-Walid et al-Buhturi, lesquels,

18. La nécessité de garder distincts les deux 19. S. Sperl, «Islamic Kingship and Arabic
plans a été soulignée par W. Heinrichs, Arabische Panegyric Poetry in the early 9th Century », Journal
Dichtung und griechische Poetik, Beirut 1969, p. 12. of Arabic Literature, 8 (1977), 20-35.

BCAI 11 (1994) S. Pinckney Stetkevych: Abd Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age, recensé par L. Bettini

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 11

malgré leurs différences stylistiques, participent de la méme vision anthropologique de la royauté 20,
Cette vision, qui dérive aussi chez Sperl du fait qu’il considére les poémes comme des unités, peut
trouver une explication dans les conditions historiques de la royauté de I’époque abbasside, mais
sans doute aussi dans I’histoire de la poétique arabe, laquelle, malgré les limites que Stetkevych
met en lumiere, a déterminé le fait que la dynastie ne pouvait étre glorifiée que dans le langage
formel et thématique que la tradition avait imposé.

La méme ambiguité se trouve dans la troisiéme partie, qui analyse la structure et I’agencement
du Diwdn al-hamasa. Stetkevych y développe la formulation d’une idée de Lyons 2! , qu’elle cite &
plusieurs reprises, selon laquelle Abu Tammam doit avoir vu le Diwan al-hamasa, du point de vue
de la forme comme de celui du contenu, « as the macrocosm to the gasida’s microcosm » (p. 63).
Cette breve allusion, que Lyons formule dans le cadre de sa définition d’ Abi Tammam comme poeta
doctus, auquel la tradition fournit « both training and material for his expertise » (p. 64), recoit un
développement remarquable dans les pages de Stetkevych. Elle montre que cette anthologie,
contrairement a celles qui 1’ont précédée ou suivie, n’a pas été congue comme un ouvrage
documentaire, ni comme un répertoire de thémes poétiques, mais comme « the interweaving... of
voices and of metaphors, the point and counterpoint of values, images, and their opposites that
finally binds the Hamdsah into a unified and coherent literary statement » (p. 351) ; la hamdsa peut
étre considérée comme « the mirror or the obverse of the Diwan » (p. 263).

Cette idée, répétée et formulée a plusieurs reprises, trouve sa démonstration dans 1’analyse de
la relation, beaucoup plus profonde que la relation thématique, qui lie les fragments les uns aux
autres. Cette analyse est basée sur des considérations et des rapprochements plus anthropologiques
que littéraires (Honor and Obsession, Pollution and Purification), mais il faut dire que 1’idée d’une
stricte relation, pas nécessairement de similarité, entre 1’anthologie et le diwdn avait été pergue par
la tradition sur le plan qui lui était propre, le plan linguistique et littéraire. Zamahsari affirme que,
malgré le fait que Abii Tammam soit un poéte muhdat, on peut considérer comme autorité sa poésie,
car il était trés grand connaisseur de 1’arabe, fa-ag‘ala ma yaquluhii bi-manzilati ma yarwih 2.
L. ‘Abbas en 1971 affirmait, sans avoir recours & des arguments autres que littéraires, qu’il existe
une relation de complémentarité (takamul), entre la hamdsa d’Abi Tammam et son diwan, qui
n’existe pas chez al-Buhturi, et il laisse entendre que dans ce fait réside la différence de succés des
deux sélections 23,

Stetkevych insiste beaucoup sur le fait que bien des fragments de la hamdsa sont anonymes
et donc sur la question des manipulations qu’Abii Tammam aurait pu commettre. La question de
I’authenticité du rita’ attribué a Ta’abbata Sarran n’a pas d’importance en ce contexte ; dans le
passage rapporté par Marzubani (traduit & la p. 227), gad tawa aktara ihsani al-§u‘ard’ ne signifie

20. Voici comme Sperl résume ses analyses : 21. M.C. Lyons, « Notes on Ab&i Tammam’s
« The analysis of the poetic form of the “royal” Concept of Poetry », Journal of Arabic Literature, 9
panegyrics shows that its development is a perfect (1978), 57-64, p. 63.
illustration of the function of Kingship in society. 22. Zamahsari, al-Ka$saf, sira 2 al-baqgara, v. 20.
It suggests that this poetry is a liturgical expression 23.1. ‘Abbas, Ta'rih al-naqd al-adabi ‘ind

of the basic values and political ideals of the al-‘arab, Beyrouth 1971, p. 73.
‘Abbasid state » (p. 33).

BCAI 11 (1994) S. Pinckney Stetkevych: Abd Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

pas « he had concealed the authorship of most of the poets’ best work », cela signifie qu’Abu
Tammam avait caché la bonne poésie elle-méme (pour la garder pour lui-méme, pour I’utiliser),
comme la suite du texte le suggére. Mais le probléme réel ne réside pas dans ces détails, et
d’autres, par lesquels Stetkevych suggére, sans le dire explicitement, une manipulation consciente
des textes de la hamasa de la part d’ Abi Tammam, visant a composer le « miroir » de son diwan.
Le probléme me semble étre encore une fois I’aboutissement d’un procédé qui limite la spécificité
de ce poéte 2 un niveau qui n’est ni littéraire, ni anthropologique pour les raisons exposées plus
haut, parce que la dilatation des mémes catégories et des mémes valeurs, appliquées de la méme
facon, A des contextes culturels différents, les vide, il me semble, de toute validité probante, et
mine I’intérét d’une analyse qui serait, autrement, beaucoup plus enrichissante et éclairante.

Lidia BETTINI
(Universita di Firenze)

Maria Jestiis RUBIERA MATA, Literatura hispanodrabe. Editorial MAPFRE S.A., Madrid,
1992. 283 p.

Les écrits sur la littérature d’al-Andalus sont souvent des monographies consacrées soit a
I’analyse circonstanciée d’un aspect particulier ou d’un genre littéraire précis, soit limitées a
I’étude d’un personnage ou d’une époque déterminés. Les rares ouvrages qui ont une approche
globale de cette littérature sont parus depuis si longtemps qu’il devient nécessaire d’en actualiser
le contenu.

Le présent livre puise beaucoup de sa matiére dans des sources incontournables dans ce
domaine, comme Poemas arabigoandaluces de E. Garcia Gémez, Historia de la literatura
arabigo-espafiola de A. Gonzélez Palencia ou Tarih al-adab al-andalusi de Ihsan ‘Abbas (cf. p. 269).
Elles ont la particularité, soulignée par ’auteur lui-méme, d’étre dans leur quasi-totalité écrites ou
traduites en espagnol. Par ailleurs, le livre intégre beaucoup de nouvelles données qui proviennent
des nombreuses publications personnelies de 1’auteur et des diverses études et articles parus
récemment sur ce sujet.

C’est un livre qui présente une vue d’ensemble complete de la littérature d’al-Andalus. 11 se
caractérise, comme ceuvre de synthése, par le souci de ne passer sous silence aucun genre ou
théme littéraires qui ont été pratiqués dans I’Espagne musulmane, et par la volonté d’aller a I’essentiel
sans pour autant étre schématique. Les quelques développements concernant des notions telles
que : gasida, adab, habar, risdla, etc., qui peuvent paraitre aux spécialistes de la littérature arabe
des digressions superflues, sont en fait trés utiles aux jeunes chercheurs arabisants et au large
public d’intellectuels hispanophones auxquels le livre semble principalement destiné, comme sont
bien venus les nombreux extraits illustrant chaque genre abordé.

L’ouvrage se compose de treize chapitres dont deux (chap. XII et XIII), placés en appendices,
présentent respectivement un tableau chronologique des événements littéraires, culturels et historiques

BCAI 11 (1994) S. Pinckney Stetkevych: Abd Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age, recensé par L. Bettini

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



