1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

'GRIC, Ces Ecritures qui nous questionnent (La Bible et le Coran). Centurion, Paris, 1987.
14 x21 cm, 159 p.

Avec ce livre, fruit d’études conjointes menées au cours des années 1978 a 1982, le Groupe
de Recherches Islamo-Chrétien (GRIC), né a Tunis en 1977 sur Pinitiative de Robert Caspar et
d’Abdelmajid Charfi, propose les premiéres conclusions de ses réflexions sur les textes fondateurs
du christianisme et de I’islam. Le GRIC regroupe des amis chrétiens et musulmans, de formation
universitaire moderne, qui sont conscients des exigences du dialogue interreligieux et s’y engagent
a titre personnel, qui ont de leur propre tradition religieuse une connaissance approfondie en méme
temps qu’ils cherchent a étre mieux informés de celle de leurs partenaires, qui restent attachés a
I’essentiel de leur foi et se veulent solidaires de leur propre communauté et, enfin, qui travaillent
dans des groupes ol la parité absolue est maintenue entre les participants musulmans et chrétiens
tous les niveaux de responsabilité. Depuis plus de quinze ans, les quatre groupes de Tunis, de
Rabat, de Paris et de Bruxelles, ont successivement développé leurs recherches dans le domaine
des « Ecritures », puis dans celui de la « sécularisation » (1982-1985) et, enfin, dans celui des
rapports entre « foi et justice » (1985-1990). Le champ de leurs recherches actuelles est celui du
« péché et responsabilité éthique ». La charte fondatrice du GRIC a été publiée dans Islamochristiand,
PISAI Rome, 4 (1978) 183-186 (avec traductions anglaise et arabe dans la méme revue 6 [1980]
230-233 et 10 [1984] 20-24). Le rapport annuel de ses travaux est également reproduit dans
Islamochristiana 4 (1978) 175-186, 5 (1979) 289-290, 6 (1980) 228-233, 7 (1981) 246-247, 8
(1982) 238-239, 9 (1983) 265-266, 10 (1984) 213-215, 11 (1985) 220-221, 12 (1986) 204-206, 13
(1987) 198-200, 14 (1988) 283-285, 15 (1989) 208-210, 16 (1990) 233-235, 17 (1991) 214-215 et
18 (1992) 258-259. Son travail sur la « sécularisation » a été partiellement publié¢ sous le titre Etat
et religion dans Islamochristiana 12 (1986) 49-72.

(Euvre de franchise et d’audace, sinon de témérité, ce livre se présente en trois parties d’inégale
longueur. La 17 partie, Parole de Dieu, Ecriture, lecture (23-39), est I’ceuvre du groupe de Paris. On
y insiste d’abord sur « I’événement inaugurateur et ses objectivations », car la Parole de Dieu est liée
a I’événement de la révélation, lequel est « intervention de Dieu dans I’histoire des hommes » : cette
Parole s’insere dans un « systéme historico-social » et devient « référent initial et récurrent » pour
toute la tradition religieuse. Les « objectivations textuelles de la Parole de Dieu » se situent donc 3
trois niveaux : « I’Ecriture comme consignation du témoignage prophétique, I'Ecriture comme témoin
des premiéres communautés de foi, I’Ecriture comme source renouvelée de sens ». A cela s’ ajouteraient
les « objectivations institutionnelles de la Parole de Dieu » : quelles y sont les « instances de régulation,
de légitimation, de transmission, de définition normative (orthodoxie) et d’interprétation » ? Mais le
groupe de Paris rappelle que « le Livre est aussi un livre » et que ses lectures sont donc multiples : il
Yy a « une lecture qui tend a faire apparaitre le sens source, une lecture qui déchiffre la finalité du texte
dans un décodage de ses cffets historiques, une lecture qui s’attache 2 une fonction de discernement
du sens pour aujourd’hui ». Comme on le voit, les auteurs ne craignent pas d’y revendiquer
I'application des méthodes modernes d’analyses historico-critiques et sémiologiques, ainsi que des
principes d’herméneutique moderne, pour faire face au « repli fondamentaliste et littéraliste ».

Rédigée par le groupe de Rabat, la 2¢ partie, Accueillir I’Ecriture en communauté (43-69), se
veut plus concréte, analysant d’abord «les modes de transmission de I'Ecriture (& travers les

BCAI 11 (1994) GRIC: Ces Ecritures qui nous questionnent (La Bible et le Coran), recensé par M. Borrmans )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

célébrations communautaires, I’enseignement et les mass-media), rappelant ensuite quelles sont « les
lectures de I’Ecriture » (facteurs marquants, tendances inhérentes a toute lecture communautaire,
quant a la cohérence et a 1’orthodoxie, pérennité de I’Ecriture) et signalant enfin qu’« en accueillant
I’Ecriture, le croyant vit “autrement” ». C’est ici que ’honnéteté demande une approche réaliste et
critique : en effet, si le croyant « découvre les appels de Dieu, sa propre finitude et sa grandeur »,
grice a I’Ecriture, il prend aussi, par 13, « conscience de I’écart entre ces appels et son
comportement », mais le Livre « nourrit aussi son espérance ». Les membres du groupe ont réussi a
décrire, non sans autocritique, le difficile processus d’appropriation et d’assimilation de I’Ecriture
par le peuple croyant et I’usage pluriel que celui-ci en fait a travers ses lectures édifiantes, 1égalistes
ou spirituelles.

La 3¢ partie, I’Ecriture des uns vue par la foi des autres (71-139), est le résultat des travaux du
groupe de Tunis et représente sans doute la plus risquée de ’ensemble. Le probléme y est de taille :
comment faire converger des «théologies de la révélation » qui ont été élaborées et développées
dans des cadres spécifiques et exclusifs ? L’idée qui préside a cette partie est qu’aucune parole
humaine ne peut exprimer exhaustivement ni adéquatement la Parole transcendante de Dieu. Les
chrétiens (surtout catholiques) y proposent « une vision chrétienne du Coran » (77-122) en partant
des questions que leur posent les musulmans : on y interroge la Bible, on y considére ce que dit la
Tradition chrétienne et on y exprime des propositions « a la recherche de critéres d’authenticité
d’une révéiation non chrétienne » qu’on pourrait appliquer au Coran. Il semble qu’on veuille y
insister sur deux critéres : le contenu du message et sa fécondité parmi les humains. La finitude de
tout message sur Dieu permettrait de reconnaitre « I'impact de la Parole de Dieu dans le Coran » et
donc d’y voir « une Parole de Dieu authentique, mais en partie formellement différente de la Parole
de Dieu en Jésus-Christ » (p. 117). C’est 14 I’hypothése de certains théologiens d’avant-garde. Les
musulmans du groupe, de leur c6té, expriment leur « vision musulmane de la Bible » (122-139).
Partisans d’un nouvel igtihad en la matiére et voulant dépasser les ignorances mutuelles, ils souhaitent
un véritable pluralisme religieux et entendent se prononcer sur la « falsification » (tahrif) des Ecritures
chrétiennes. Pour eux, il s’agit d’une « déviation du sens » (et non d’une « falsification du texte ») :
il y a divergence d’interprétations entre chrétiens et musulmans, mais il serait possible de rapprocher
ces interprétations dans un sens acceptable. Le Nouveau Testament aurait alors sa valeur dans la
mesure ol il est conforme et fidéle a I'Evangile (Ingil), aux paroles prophétiques de Jésus, a ses
ipsissima verba ; il serait méme « digne d’estime, car il est une voie qui mene & Dieu et a I’amour
du prochain, ¢’est-a-dire a ’essentiel an regard de ’islam » (p. 139).

Comme on le voit, le GRIC n’a pas craint d’affronter d’emblée le probléme essentiel, celui
des Ecritures, qui inclut celui de 1a Révélation, et donc celui de la Parole de Dieu ou en Dieu. Ses
membres, chrétiens et musulmans, ont rivalisé de bienveillance et d’honnéteté, d’autocritique et
d’ouverture, mais leurs discours s’y présentent trop souvent comme la simple juxtaposition de
différents points de vue ou, au mieux, comme 1’expression de compromis momentanés qui ne font
que multiplier les nouvelles questions a résoudre. Leurs noms sont donnés a la fin du livre et
certains ont cru nécessaire d’y faire quelques mises au point. On regrettera 1’absence des juifs 4 un
débat dont la Bible est I'un des deux centres, tout comme on peut se demander si les chrétiens n’y
ont pas trop sacrifié la « dynamique de la Révélation » et la « personnalisation de la Parole ».
A trop insister sur I’expression de « sociétés du Livre » ne risque-t-on pas d’y rendre statique ce

BCAI 11 (1994) GRIC: Ces Ecritures qui nous questionnent (La Bible et le Coran), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

que I’Esprit voudrait y renouveler sans cesse ? Est-il enfin opportun, dans ce débat, d’envisager la
Bible comme un seul et méme « livre », alors que le Nouveau Testament s’y révéle bien différent
de I’Ancien ? Le GRIC a néanmoins eu le mérite de poser a nouveau le probléme des rapports des
musulmans et des chrétiens a leurs Ecritures et celui des visions diversifiées qu’ils s’en font
réciproquement, et on lui sait gré d’en avoir assuré et publié la traduction anglaise, The Challenge
of the Scriptures : The Bible and the Qur‘dn (Orbis Books, New York, 1989, 104 p.) On peut espérer
qu’il en pourra reprendre I’analyse aprés y avoir eu souvent recours en ses recherches postérieures
sur la sécularisation, la foi et la justice, le péché et la responsabilité éthique, dans les deux traditions
religieuses qu’il entend ainsi mettre en dialogue.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

GRIC, Foi et justice (Un défi pour le christianisme et pour I’islam). Centurion, Paris, 1993.
15 %22 cm, 325 p.

L’essentiel sur le GRIC a été dit dans la précédente recension et un article de Jean-Paul
Gabus, I'un de ses membres, sur L’expérience de dialogue islamo-chrétien dans le cadre du GRIC,
a paraitre dans le prochain numéro d’Islamochristiana 19 (1993), devrait faire un premier bilan des
quinze années de recherches ainsi poursuivies en dialogue incessant. Le présent ouvrage reproduit
les multiples textes auxquels celui-ci a abouti sur le théme Foi et justice qui a retenu la réflexion
des uns et des autres de 1985 a 1989. « Comment le fait d’étre croyant peut-il stimuler ou non la
responsabilité sociopolitique ? Comment tendre 2 la fois & une « libération » d’ordre spirituel qui
se situe au-dela du contingent et s’engager dans le temporel par un combat pour la justice qui,
lui-méme, risque d’engendrer de nouvelles violences ? Quel est le role de la raison dans une
relecture des Ecritures soucieuse d’y saisir, 2 travers le message initial qu’elles perpétuent, une
Parole adressée a notre temps ? » Telles sont les trois questions que souléve Iintroduction (5-10) et
auxquelles le livre entend donner réponse.

La 1" partie se veut essentiellement historique et a pour titre Les « lectures » de la justice dans
nos sociétés scripturaires. Jean-Paul Gabus et Danielle Madrid, au chapitre 1 (13-50), font cette
lecture Dans la tradition chrétienne (le vocabulaire de la justice dans I’Ancien et le Nouveau
Testament ; I’exigence de la justice dans ’ancien Israél; dans les premiéres communautés
chrétiennes ; la paix constantinienne ; foi et justice dans 1’Occident médiéval ; Réforme et
Contre-Réforme au XVI° siécle), tandis que Sadd Ghrab, Mokdad Mensia et Abdelmajid Charfi, au
chapitre 2 (51-74), font I’Histoire de la notion de justice en Islam (la notion de justice dans les
sources scripturaires ; le probléme de la justice durant la période classique ; I’exemple du Prophéte ;
chez les califes bien guidés ; la recrudescence du politique avec les régimes dynastiques ; justice et
Kalam ; falsafa et justice ; évolution ultérieure du probléme de la justice a I’époque postclassique).

Prolongeant I’approche historique, la 2¢ partie traite de I’Emergence d’une éthique séculiere :
tensions entre les exigences de la foi et de la religion, et celles de la justice. Robert Caspar et

BCAI 11 (1994) GRIC: Ces Ecritures qui nous questionnent (La Bible et le Coran), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



