1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

conclusion sera tirée par un auteur plus tardif, ‘Abd al-Gabbar, Mugni, t. 5, 90, lignes 6-11. Ala
différence du mu‘tazilite, Ibn al-Layt, dans sa controverse, s’appuie volontiers sur des passages de
la Bible (cf. index, p. 101). En ce qui concerne le Nouveau Testament, les seules citations proprement
dites portent sur Matthieu 5,39sq.;6,9;7,7 (p. 74) ; Jean 14,28 ; 16,13 ; 20,17. L ’avant-derniére
amalgame, en fait, les versets 15,26 sq. et 16,7-13 du quatriéme Evangile, au sujet du Paraclet.

" L’auteur musulman, selon une identification déja bien connue 2 son époque et reprise ici p. 75,
y voit le correspondant grec du nom Ahmad en Coran 61,6 : ainsi serait textuellement vérifiée
I’affirmation coranique selon laquelle le Prophéte de I’islam a été annoncé par Jésus. De la Bible
hébraique, il y a aussi une série de citations, en particulier des Psaumes. Le fameux passage
d’Habaqug 3,3 : « Le Saint vient du mont Parin » donne lieu & une interprétation muhammadienne
qui situe Parin auprés de La Mekke, et qu’on retrouvera dans la suite des temps (cf. par exemple
Shahrastani, Livre des religions et des sectes, Peeters-Unesco, 1986, t. I, 72).

Le grand intérét de la Risala vient de son ancienneté parmi les réfutations musulmanes du
christianisme. Sans doute est-elle précédée dans ce domaine, de quelques années seulement, par
al-Radd ‘ala I-nasara du z€1€ mu‘tazilite Dirar b. ‘Amr (cf. J. van Ess, s.v., EI, 2¢ éd., suppl., 225 sq.,
et le Fihrist, 215, 1. 9 = trad. Dodge, 417). Mais cette ceuvre est aujourd’hui disparue. La Lertre de
Hariin et de son secrétaire est ainsi la plus ancienne piéce musulmane de ce débat islamo-chrétien
ou alternent de part et d’autre, depuis plus de mille ans, I’ignorance la plus crasse et 1’érudition
consommée, les ruses sophistiques et d’étranges naivetés. Sur ce dernier point, notre Risala doit étre
comparée a I’Epistola (éditée 2 New York en 1990) que le pape Pie II, Aenea Piccolomini de son
nom, adressa en 1460 au sultan Mehemmed II, vainqueur final de Byzance. Le pape d’alors, comme
ici le calife, fait d'abord I’apologie de sa propre religion, puis la réfutation de 1’autre, et insiste
opportunément sur les avantages que le chef opposé retirerait, en ce bas monde, de sa conversion a
la vérité. Nihil novi sub sole.

Guy MONNOT
(EPHE, Paris)

David THOMAS, Anti-Christian Polemic in Early Islam, Abii ‘Isa al-Warraq's « Against the
Trinity ». University of Cambridge, Oriental Publications N° 45, Cambridge, 1992.
216 p.

Le Kitab al-Radd ‘ala I-Nasara est la seule ceuvre d’ Abi ‘Isa al-Warraq (m. 861) qui nous soit
parvenue dans une forme proche de son original, grice a la réfutation qu’en fit, au siécle suivant,
le philosophe jacobite Yahya b. ‘Adi (m. 974). Il y a plus de quarante ans qu’ Armand Abel édita et
traduisit la seconde partie de ce traité, relative a I’Incarnation, dans un ouvrage intitulé : Le livre pour
la réfutation des trois sectes chrétiennes, malheureusement resté ronéotypé (Bruxelles, 1949).

C’est la premiere partie de ce méme traité, concernant la Trinité, que David Thomas édite et
traduit dans ce volume intitulé : La polémique anti-chrétienne dans le premier Islam. L’édition et
la traduction proprement dites (p. 66-181) sont en effet précédées d’une introduction substantielle

BCAI 11 (1994) D. Thomas: Anti-Christian Polemic in Early Islam, Aba ‘Isa al-Warraq’'s «Against the Trinity», recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

(p. 1-65) sur les premiéres recherches théologiques musulmanes, la vie et la pensée d’Abi ‘Isa, les
premiéres réfutations musulmanes du christianisme, la structure et le contenu de la réfutation
d’Aba Tsa.

Par rapport aux notices de L. Massignon et de S.M. Stern, les informations que D. Thomas
apporte sur la personnalité et les idées d’al-Warrdq représentent un progres considérable, car elles
nous font mieux connaitre ce « libre penseur » musulman, considéré comme mu‘tazilite par les uns,
chi‘ite par les autres, dualiste par d’autres encore.

S’intéressant vivement i 1’étude des différentes croyances religieuses, Abu ‘Isa composa un
premier ouvrage intitulé : Kitab Magdlat al-nas wa-htilafihim, actuellement considéré comme
perdu, dans lequel il nous dit lui-méme « avoir décrit les différentes sortes de chrétiens et leurs
dénominations, et avoir mentionné les raisons qui ont séparé leurs confessions et les arguments de
chaque secte en faveur de sa doctrine » (cf. p. 70-71). Abii ‘Isd semble donc avoir bien connu les
dogmes chrétiens, en particulier ceux de la Trinité et de I'Incarnation, a la critique desquels il
consacra un second ouvrage intitulé : Kitab al-radd ‘ala I-talat firaq min al-nasara.

Abii ‘Isa, ignorant le grec et le syriaque, n’a pu puiser la connaissance de ces dogmes que
dans des ouvrages écrits, en arabe, par des théologiens des trois sectes, a la fin du VIII® et au début
du 1x° siécle. De ces théologiens, nous en connaissons au moins quatre, dont les traités nous sont
parvenus, et qui sont : le melkite Théodore Abu Qurra (m. ca 825), le jacobite Habib b. Hidma
Abit Ra@’ita (m. ca 828) que, curieusement, D. Thomas ne mentionne pas, les nestoriens Timothée
(m. 823) et ‘Ammar al-Basri (m. ca 840). Mais on observe qu’Abi ‘Isa ne cite aucun de ces
théologiens et qu’il se borne 4 mentionner une fois (p. 84-85) Ya‘qiib (= Jacques Baradée) et Nastur
(= Nestorius), comme si ces deux personnages étaient les auteurs des doctrines jacobite et
nestorienne qu’il rapporte.

C’est de ces ouvrages qu’Abii ‘Isa a extrait un certain nombre de propositions qu’en polémiste
tres habile il présente objectivement, dans un premier temps, puis qu’il réfute, dans un second
temps, en démontrant leur contradiction interne ou leur absurdité, au moyen de toutes les ressources
de la dialectique.

Il faut remercier D. Thomas d’avoir donné une bonne édition critique (sur la base des cing
manuscrits connus) et une traduction fidéle (fort judicieusement annotée) de ce texte important
pour la connaissance de la polémique islamo-chrétienne au I1X° si¢cle. Et cet excellent travail fait
souhaiter que son auteur puisse, un jour prochain, éditer et traduire la réfutation du traité¢ d’Abu
‘Isa par Yahya b. ‘Adi, tiche pour laquelle il me parait éminemment qualifié.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

BCAI 11 (1994) D. Thomas: Anti-Christian Polemic in Early Islam, Aba ‘Isa al-Warraq’'s «Against the Trinity», recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

Christine SCHIRRMACHER, Mit den Waffen des Gegners. Christlich-muslimische
Kontroversen im 19. und 20. Jahrhundert dargestellt am Beispiel der
Auseinandersetzung um Karl Gottlieb Pfanders « Mizdn al-haqq » und Rahmatulldh ibn
Halil al-‘Utmadni al-Kairdnawis « Izhar al-haqq » und der Diskussion iiber das
Barnabasevangelium. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1992 (« Islamkundliche
Untersuchungen », Band 162). 15,5 X 23,5 cm, X1V + 437 p.

Nos lecteurs voudront bien excuser la concision de cette entrée, qui reproduit la couverture de
I’ouvrage en négligeant d’utiles indications données dans la page de titre proprement dite. Il s’agit
d’une thése de doctorat soutenue a la faculté de philosophie de I'université rhénane Friedrich
Wilhelm de Bonn le 11 décembre 1991, et dont I’auteur, impavide et véloce, a signé I’avant-propos
dés juin 1992. Tout est a peu pres dit dans 'intitulé : Avec les armes de ’adversaire. Controverses
christo-musulmanes aux XIx® et Xx° siecles, présentées par 'exemple du débat autour du Mizan
al-haqq de Karl Gottlieb Pfander, et de [’lzhar al-haqq de Rahmatullah ibn Halil al-‘Utmani
al-Kairanawi, ainsi que de la discussion sur I’Evangile de Barnabé. Nous allons néanmoins reprendre
les pieces de cette construction.

L’idée centrale, qui donne le titre, est que la polémique islamo-chrétienne de 1’époque moderne
se caractérise par une étude précise (on n’a pas dit: impartiale) de la religion des autres et par
I'usage systématique de la panoplie adverse. Coté chrétien, c’est une argumentation de plus en
plus soignée & partir du Coran (déja trés nette au Moyen Age latin, notons-le) et I’imitation du
style des écrits islamiques. C6té musulman surtout, ¢’est ’usage bientdt systématique des résultats
de la critique biblique, en particulier sous la forme qu’elle a revétue dans le protestantisme libéral.
Ces évolutions de la dialectique interreligieuse sont d’abord mises en évidence par ’exemple de
deux protagonistes de premier plan : I’ceuvre de I’un comme de ’autre eut un impact considérable,
mais fut bientdt la cible de nombreuses réfutations.

Karl Gottlieb Pfander naquit au Wiirtemberg en 1803, et y fut élevé dans le piétisme de la
communion évangélique. Il fait quatre ans d’études théologiques a Bale. Puis, au titre de la Mission
baloise, il part dans le Karabakh (dont les récents soubresauts du Caucase ont fait connaitre le nom a
beaucoup) et y reste de 1825 a 1837. C’est alors, en 1829, qu’il écrit en allemand I’ouvrage qui
devait se répandre dans le monde islamique et y susciter des tempétes sous le titre de sa traduction
arabe, Mizan al-haqq. Devenu membre de 1’anglicane Church Missionary Society, il est missionnaire
en Inde jusqu’en 1857, puis a Istanbul jusqu’en 1865. Il rentre alors en Angleterre, et y meurt
I’année mé&me. Son livre principal, traduit en neuf langues, est devenu le bréviaire du missionnaire
protestant. Il a été réédité plusieurs fois dans les quinze derni¢res années (cf. p. 76 sq. et 394).

Rahmat Allah b. Halil al-‘Utmani al-Kayrinawi (ou al-Hindi) naquit en 1233 H./1818 a Kairana,
dans la région de Panipat, au nord de Delhi. Aprés avoir pris part en 1857 a la grande révolte des
Cipayes contre les Anglais, il s’enfuit 2 La Mekke, ou il résida ensuite, sauf quelques voyages a
Istanbul, jusqu’a sa mort en 1308 H./1891 (ou bien en 1306 H./1888 selon d’autres, suivis par
al-Zirikli, al-A‘lam, 6° éd. en 8 tomes, Beyrouth 1984, t. 3, 18). Son grand ouvrage, Izhar al-haqgq,
qui répond a celui de Pfander, date de 1867. Composé en arabe (six éditions, dont deux au Caire
en 1978), il a été traduit successivement en turc, frangais, ourdou, gujarati, anglais (cf. p. 151-165
et 396).

BCAI 11 (1994) D. Thomas: Anti-Christian Polemic in Early Islam, Aba ‘Isa al-Warraq’'s «Against the Trinity», recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



