1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILLOSOPHIE 57

La Controverse entre un musulman et un chrétien n’est pas a proprement parler un « écrit sur
I’Islam », au sujet duquel elle ne nous apprend pratiquement rien. Composée des réponses d’un
chrétien a treize questions, toutes relatives a des croyances chrétiennes, posées par un musulman,
elle constitue plutdt un petit manuel d’apologétique a ’'usage des chrétiens, pour les aider & défendre
leurs croyances contre les objections des musulmans. Si cette controverse est contemporaine de
Jean de Damas, on aurait 1a le prototype de la « discussion » (mugdadala) se déroulant entre un
chrétien et un musulman, sous forme de « questions et réponses » (masa’il wa-agwiba), genre
apologétique qui fleurira dans la littérature arabe chrétienne a partir du début du 1x°siecle, avec les
discussions qui sont censées avoir eu lieu entre le catholicos nestorien Timothée (m. ca 823) et le
calife al-Mahdi, et entre 1’évéque melkite Théodore Aba Qurra (m. ca 830) et le calife al-Ma’mun.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Lettre du calife Hariin al-Rasid a I’empereur Constantin VI, texte présenté, commenté et
traduit par Hadi EID ; préface de Gérard Troupeau. Cariscript, Paris, 1992 (« Etudes
chrétiennes arabes »). 16 x 24 c¢cm, 193 p. (dont 69 p. arabes).

Cette lettre, adressée au Basileus vers 181 H./797, ne comportait sans doute a 1’origine que
quelques pages (121-123 et 180-187), comme le fait remarquer judicieusement M. Gérard Troupeau.
De fait, elle avait été rédigée par le secrétaire Abu 1-Rabi® Muhammad b. al-Layt, m. en ? 204 H./819
(cf. p. 16 sq. et le Fihrist d’Ibn al-Nadim, éd. Tagaddud, 134 = tr. Dodge, 264 sq.). Ultérieurement,
celui-ci composa un petit traité d’apologétique qu’il inséra dans le texte de la lettre officielle : sous
cette forme, I’épitre a été conservée par Ibn Tayfur (m. 280 H./893), al-Mantiir wal-manzum X11. Selon
celui de Bagdad, mais sans pouvoir consulter les deux manuscrits de 1’ Azhar (p. 18 sq.).

L’édition, p. 117-189, reproduit un texte fait a la main dans une écriture laide et parfois
fautive. On déplorera particuliérement I'usage acharné du hamzat al-qat‘ sur 1’alif de I’ article défini :
p. 121, passim ; 124, 1. 10 ; 146, 1. 10 (ou il faut de plus lire al-itnatayn), etc. Lire didda (et non
dudda 1) p. 150, sous-titre ; et ada’ (non pas ida ') p. 185, sous-titre. On s’étonne surtout que
I’éditeur ne nous donne pas réellement un texte corrigé : il laisse dans 1’apparat critique les variantes
qu’il préfére et qu’il traduit. Ainsi, par exemple, faut-il lire min al-Sams avec le ms. de Londres (et
non ka-I-sams) p. 132, 1. 4 avant la fin.

La traduction aussi appelle fréquemment des réserves. Passons sur le mot « Islam », que la
plupart des savants écrivent maintenant sans majuscule (comme bouddhisme, christianisme,
chrétienté, etc.), et sur « Allah », qui alterne ficheusement avec « Dieu » pour traduire le méme
Alldh arabe (p. 40 sq.). Il y a par ailleurs de nombreuses fautes d’orthographe ou coquilles : lire
«lui seraient ouvertement » (p. 56), « Il ne t’est pas permis » (au lieu de « Il ne t’ai... », p. 61,
al. 16 1) ; «ni de lui préter I’oreille » et « Dieu n’a pas abandonné » (p. 65, al. 5), etc. P. 52, 1. 17,
remplacer « sagesse » par « guerre ». Il faut traduire, p. 64, non pas « La preuve est plus évidente

BCAI 11 (1994) H. Eid (éd., trad., comm.): Lettre du calife Harln al-Rasid a I’empereur Constantin VI, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne11

que [sic] les esprits », mais « La preuve guérit mieux les cceurs [du doute] ». P. 67, al. 13, fasig ne

signifie pas « débauché », mais « impie ». Le traducteur a omis la premiére phrase de p. 71, al. 2 et

laissé tomber, p. 79, aprés la 1. 9, toute une ligne qui doit étre environ: «réside dans ta vie
derniére, le Commandeur des croyants te conseille ce en quoi réside 1’intérét » dans ta vie présente.

Vaille que vaille, néanmoins, on trouve ici une version frangaise de la Risala. Que contient-elle ?
Le résumé qu’en donne M. Eid, p. 23-28, est matériellement exact, mais ne serre pas le texte
d’assez preés pour en montrer I’architecture. Ne parlons pas de la table des matiéres qui, p. 191 sq.,
détaille deux fois de suite les mémes chapitres 111 a Vil de la « Premiére partie ». En vérité, I’étude
de cet opuscule plutdt touffu reste & faire. Provisoirement, on peut le décrire comme suit :

I.  Le calife appelle (yad‘i) I’empereur a 1’islam.

II.  Traité apologétique. Il commence par une introduction : I’unité de la création, & savoir [’har-
monie entre les cieux et la terre, et son paralléle dans 1’agencement de 1’étre humain (théme
macrocosme/microcosme), prouvent 1’unicité de Dieu. Suivent trois chapitres :

A. Les signes (aydt) du caractere prophétique de Muhammad, longuement suivis de la réfutation

de plusieurs séries d’objections possibles.

B. Réfutation dialectique (mais en utilisant aussi quelques passages bibliques) des doctrines

chrétiennes :
1. Trinité ;
2. Incarnation.
C. La Bible elle-méme contient :
1. Les marques (‘alamat) du Prophéte ;
2. Des arguments contre la filiation divine du Christ, et contre son adoration par les chrétiens.

III. Le calife reproche & I’empereur de refuser le paiement convenu de la rangon (fidya), le menace
du gihad, le somme de verser désormais une capitation (gizya).

L’argumentation de 1’auteur demanderait une analyse scrupuleuse. Faisons seulement quelques
remarques. Il est notable que, selon Ibn al-Layt, les chrétiens ne nient pas les qualités exceptionnelles
de Muhammad, et attribuent sa réussite a ses dons naturels (p. 49 ; 51 ; 52, al. 13 ; 53, al. 20). IIs
expliquent notamment ainsi les prodiges (inconnus du Coran) dont il est crédité par les musulmans
(p. 51, al. 11 sq.). Que le Coran soit une parole (kalam) de Dieu est prouvé par I’argument de 1’igaz,
principalement congu, mais non exclusivement, comme 1’inimitable beauté du style : on souligne
la différence et la supériorité du langage coranique par rapport au langage propre et personnel du
Prophete (p. 51). Ibn al-Layt insiste beaucoup sur deux points. D’une part, Muhammad était beaucoup
trop intelligent pour se risquer aux affirmations qu’on trouve dans le Coran, s’il n’avait pas eu
d’en haut la certitude qu’elles ne seraient pas démenties par les faits aux yeux de tous (45, al. 15 ;
59, al. 6 ; al. 16). Cet argument est au centre de la « démonstration » de 1’islam, al-Burhan, écrite
deux générations plus tard par Ibn al-Munaggim (cf. Une correspondance islamo-chrétienne,
Turnhout, 1981, et le C.R. de notre Bulletin critique, n° 1, 1984, 352 sq. ; dans ce méme ouvrage,
I’argument est réfuté par Hunayn b. Ishaq et par Qustad b. Luga). D’autre part, le bombardement
d’étoiles contre les démons (cf. Coran 15, 11-18 ; 37, 6-10 ; 67, 5) : I’auteur s’évertue, p. 55-58, a
montrer que ce n’est pas 1a une invention ou une erreur du Prophete.

Quant a la réfutation des chrétiens, on reléve que 'unité du corps humain et de ses membres
n’est aucunement alléguable pour atténuer le paradoxe de I'unité dans la divine Trinité : la méme

BCAI 11 (1994) H. Eid (éd., trad., comm.): Lettre du calife Harln al-Rasid a I’empereur Constantin VI, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

conclusion sera tirée par un auteur plus tardif, ‘Abd al-Gabbar, Mugni, t. 5, 90, lignes 6-11. Ala
différence du mu‘tazilite, Ibn al-Layt, dans sa controverse, s’appuie volontiers sur des passages de
la Bible (cf. index, p. 101). En ce qui concerne le Nouveau Testament, les seules citations proprement
dites portent sur Matthieu 5,39sq.;6,9;7,7 (p. 74) ; Jean 14,28 ; 16,13 ; 20,17. L ’avant-derniére
amalgame, en fait, les versets 15,26 sq. et 16,7-13 du quatriéme Evangile, au sujet du Paraclet.

" L’auteur musulman, selon une identification déja bien connue 2 son époque et reprise ici p. 75,
y voit le correspondant grec du nom Ahmad en Coran 61,6 : ainsi serait textuellement vérifiée
I’affirmation coranique selon laquelle le Prophéte de I’islam a été annoncé par Jésus. De la Bible
hébraique, il y a aussi une série de citations, en particulier des Psaumes. Le fameux passage
d’Habaqug 3,3 : « Le Saint vient du mont Parin » donne lieu & une interprétation muhammadienne
qui situe Parin auprés de La Mekke, et qu’on retrouvera dans la suite des temps (cf. par exemple
Shahrastani, Livre des religions et des sectes, Peeters-Unesco, 1986, t. I, 72).

Le grand intérét de la Risala vient de son ancienneté parmi les réfutations musulmanes du
christianisme. Sans doute est-elle précédée dans ce domaine, de quelques années seulement, par
al-Radd ‘ala I-nasara du z€1€ mu‘tazilite Dirar b. ‘Amr (cf. J. van Ess, s.v., EI, 2¢ éd., suppl., 225 sq.,
et le Fihrist, 215, 1. 9 = trad. Dodge, 417). Mais cette ceuvre est aujourd’hui disparue. La Lertre de
Hariin et de son secrétaire est ainsi la plus ancienne piéce musulmane de ce débat islamo-chrétien
ou alternent de part et d’autre, depuis plus de mille ans, I’ignorance la plus crasse et 1’érudition
consommée, les ruses sophistiques et d’étranges naivetés. Sur ce dernier point, notre Risala doit étre
comparée a I’Epistola (éditée 2 New York en 1990) que le pape Pie II, Aenea Piccolomini de son
nom, adressa en 1460 au sultan Mehemmed II, vainqueur final de Byzance. Le pape d’alors, comme
ici le calife, fait d'abord I’apologie de sa propre religion, puis la réfutation de 1’autre, et insiste
opportunément sur les avantages que le chef opposé retirerait, en ce bas monde, de sa conversion a
la vérité. Nihil novi sub sole.

Guy MONNOT
(EPHE, Paris)

David THOMAS, Anti-Christian Polemic in Early Islam, Abii ‘Isa al-Warraq's « Against the
Trinity ». University of Cambridge, Oriental Publications N° 45, Cambridge, 1992.
216 p.

Le Kitab al-Radd ‘ala I-Nasara est la seule ceuvre d’ Abi ‘Isa al-Warraq (m. 861) qui nous soit
parvenue dans une forme proche de son original, grice a la réfutation qu’en fit, au siécle suivant,
le philosophe jacobite Yahya b. ‘Adi (m. 974). Il y a plus de quarante ans qu’ Armand Abel édita et
traduisit la seconde partie de ce traité, relative a I’Incarnation, dans un ouvrage intitulé : Le livre pour
la réfutation des trois sectes chrétiennes, malheureusement resté ronéotypé (Bruxelles, 1949).

C’est la premiere partie de ce méme traité, concernant la Trinité, que David Thomas édite et
traduit dans ce volume intitulé : La polémique anti-chrétienne dans le premier Islam. L’édition et
la traduction proprement dites (p. 66-181) sont en effet précédées d’une introduction substantielle

BCAI 11 (1994) H. Eid (éd., trad., comm.): Lettre du calife Harln al-Rasid a I’empereur Constantin VI, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



