54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES . N° 11

I’islam. Ses notations sociologiques auraient également gagné a ne pas rester cantonnées a I’exemple
américain, trop spécifique, et a faire des comparaisons avec la situation de rencontre culturelle
nouvelle qui a lieu en Europe, avec tous ses malentendus, ses manipulations extérieures (Algérie,
Arabie Saoudite) et ses ratés, bien décrite notamment pour la France par G. Kepel (Les banlieues de
I’Islam, Seuil, Paris, 1987). 1l est vrai que cela aurait élargi I’ambition d’un livre qui a choisi de se
limiter a I’Amérique du Nord, et qui donne de précieuses informations et d’excellentes analyses
sur le sujet. Bonne bibliographie en anglais.

Yann RICHARD
(Université Paris 111, Institut d’études iraniennes)

Paul KHOURY, Matériaux pour servir a l’étude de la controverse théologique
islamo-chrétienne de langue arabe du VIII® au XII° siecle. Wiirzburg, Echter Verlag/
Altenberge, Oros-Verlag, 1991 (Religionswissenschaftliche Studien, éd. L. Hagemann
et A.Th. Khoury, 11/2). 15 x 21 cm, 633 p.

Le premier volume de ces Matériaux, ou ont été publiés les chapitres 1 (Les théologiens arabes
chrétiens, leur situation et leur probleme), 1 (La procédure théologique dans le projet apologétique)
et 1 (La vraie religion), a été recensé ici-méme * par Raif Georges Khoury qui disait qui est I’auteur
et combien importante est son ceuvre. Le présent volume, qui en constitue la piece maitresse, est
entieérement consacré au chapitre IV qui traite du Dieu un et trine. Un troisicme volume devrait
prochainement paraitre, ou seraient publiés les chapitres V (Le Christ Verbe incarné) et V1 (Catégories
philosophiques et théologiques). Apres une introduction dont la lecture est nécessaire pour comprendre
le projet de I’A., le livre se divise en deux parties, une partie chrétienne (p. 13-399) et une partie
musulmane (p. 400-611), et s’achéve avec une ample bibliographie (p. 613-627). Et puisqu’il n’y a
pas d’index, il faut croire qu’il sera remédié a cette absence a la fin du troisiéme volume.

La partie chrétienne traite d’abord du mystére de Dieu tel qu’il peut étre approché par « les
trait€s de théologie naturelle ou rationnelle, ou méme les traités musulmans de 1’unicité divine »,
fournissant a propos de ses questions essentielles (I’existence, 'unicité, les noms et les attributs,
l’essence et I’action, cette derniére précisée en ses quatre aspects de création, de providence, de
révélation et de jugement) les textes élaborés par Jean Damascéne, Abu Qurra, Anba Abraham,
Eutychius, Ibn Fadl, Paul d’ Antioche, Ibn Mu’ammil, Anba Girgi, Kindi, Ibn Suwar, Elie de Nisibe,
Abu Ra’ita, Ibn ‘Adi, Ibn Zura, Gurgéni, Arfadi, Isfahani, Ibn Mahriima, Ibn Hattab, Ibn Muqaffa®,
Ibn Magara, Ibn Tayyib et Basi. Mais « quelle est I’identité de ce Dieu qui se connait tel qu’il est,
se dit tel qu’il est en son Verbe éternel, puis se dit aux hommes en langage d’hommes tel qu’il est,
sans pourtant que les hommes soient par la capables de comprendre ce qui leur est dit en leur
langage 7 » On est 14 a la charniére entre les deux sections de cette premiére partie, car c’est a

4. Cf. Bulletin critique, n° 8 (1992), p. 37 sq.

BCAI 11 (1994) P. Khoury: Matériaux pour servir a I’étude de la controverse théologique islamo-chrétienne de langue arabe du Vllle au Xlle siecle, recensé par M.
Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

commenter le « Je suis Celui qui Est » de I’ Exode, explicité par la- formule baptismale de Matthieu
«au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit », que la deuxie¢me section est consacrée. L’A. y
distingue, a juste raison :

1. la confession du dogme ;
. une premiére tentative de preuve par I’Ecriture ;
. une deuxieéme tentative de preuve par la raison (analogies trinitaires) ;
. une troisiéme tentative de preuve par la raison (déduction des hypostases) ;

D B W N

. une tentative de détermination de la nature et du nombre des hypostases ;

6. une premiére tentative d’explicitation des rapports intratrinitaires (schémes d’Ecriture et de
philosophie).

La partie musulmane envisage, en contrepoint, les « correspondances islamiques » a cet
ensemble. Qu’il s’agisse de Dieu dit substance ou des thémes essentiels que sont Unité et trinité,
Révélation, Libre arbitre, et Eschatologie, I’ A. s’attache a fournir les textes des controversistes,
des hérésiologues et des théologiens musulmans, tout en rappelant les affirmations essentielles des
auteurs chrétiens a ces sujets. D’ou les nombreux passages d’As‘ari, de Qarafi, de Bagdadi, d’Tbn
Hazm, de Sahrastani, de Hayyat, de Bagqillani, de Guwayni, de Gazali, de Razi et d’Ibn Rusd. 1 faut
ici signaler les excellentes et bréves introductions que I’A. fournit & propos des cing thémes
abordés (p. 400-401, 435-436, 479, 511-512, 570). Puisque le terme de « substance » est
différemment entendu par les chrétiens et les musulmans, on comprend que ces derniers refusent
de I'appliquer a Dieu et reprochent aux chrétiens d’en avoir 1’audace. Et quand il s agit du mystére
du Dieu un et trine des chrétiens, on saisit mieux que les meilleurs des musulmans aient essayé de
rattacher la distinction chrétienne entre substance divine et trois hypostases aux rapports entre
I’essence divine et les attributs divins, faisant ainsi des hypostases des attributs ou des modes de
I’essence. Il n’empéche que la divergence reste totale et absolue quand il s’agit de désigner la
forme ou le lieu de la révélation divine, tout comme elle se révele encore importante quand on
aborde les rapports entre libre arbitre de 'homme et prédestination divine, ainsi que les visions
spécifiques de 1’eschatologie selon les deux traditions religieuses.

Il est évident que la lecture et I'utilisation des Matériaux ainsi rassemblés, avec la précision et
la rigueur qui appartiennent en propre a 1’A., supposent une connaissance déja approfondie du
contexte historique, des instruments philosophiques et des problématiques théologiques propres
aux deux traditions religieuses en présence, dans la variété méme de leurs écoles et de leurs
représentants qualifiés. L’accumulation des citations et des références devrait encourager les
chercheurs a recourir directement aux sources et & s’y livrer & une saine émulation intellectuelle. Il
est évident que c’est le chapitre VI qui, précisant les catégories philosophiques et théologiques ici
mises en jeu, pourrait puissamment aider a micux comprendre toute la richesse des textes ici
regroupés et classés en fonction du traité du Dieu un et trine. En attendant, le lecteur dispose, avec
ce livre, d’une mine de textes choisis et donc d’une anthologie de citations caractéristiques qui ne
peuvent que 'inciter & la méditation, sinon & ’invocation.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

BCAI 11 (1994) P. Khoury: Matériaux pour servir a I’étude de la controverse théologique islamo-chrétienne de langue arabe du Vllle au Xlle siecle, recensé par M.
Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES NO 11

Raymond LE Co0z, Jean Damascéne, Ecrits sur Uislam, présentation, commentaires et
traduction. « Sources Chrétiennes » n°® 383, Paris, 1992. 272 p.

Si les écrits de Jean de Damas relatifs a 1’islam ont fait I’objet de plusieurs traductions en
anglais (par J.W. Voorhis en 1934 et 1935, F.H. Chase en 1958 et D.J. Sahas en 1972), ils
n’avaient pas encore été traduits en frangais. C’est pour combler cette lacune que R.Le Coz a
publié, dans la célebre collection des « Sources Chrétiennes », le texte grec de ces €crits (d’apres
]’édition critique de dom B. Kotter parue a Berlin en 1981) et leur traduction frangaise, mettant
ainsi a la disposition des arabisants et islamisants frangais, des documents qui jouérent un rdle
considérable dans la controverse islamo-chrétienne.

Mais auteur ne s’est pas contenté de traduire ces deux opuscules (p. 209-251), il les a
présentés et commentés, du point de vue de I’histoire et de la théologie, dans une copieuse
introduction divisée en six chapitres (p. 23-207). Aprés avoir décrit la situation politique et religieuse
en Syrie et en Palestine, avant et aprés I’apparition de I'islam (chapitre 1), R. Le Coz retrace la vie
et 'ceuvre de Jean Damascéne (chapitre 1) et présente ses deux Ecrits sur I'islam (chapitre IiI).
Viennent ensuite le commentaire sur la centiéme hérésie (chapitre IV) et celui sur la controverse
entre un musulman et un chrétien (chapitre v). Enfin R. Le Coz aborde le délicat probleme de
I’authenticité de ces écrits, naguére soulevé par A. Abel dans deux articles (chapitre VI).

Ne pouvant examiner ici toutes les questions que soulévent ces textes, je me bornerai a faire
quelques remarques.

Comme le signale I’auteur (p. 51 note 2), j’ai émis des doutes sur les connaissances de Jean
Damascéne en arabe. Qu’on me comprenne bien : je ne nie pas qu’il ait pu pratiquer 1’arabe
vernaculaire, mais je ne pense pas qu’il ait possédé I’arabe littéral, et je me demande si ce n’est
pas ’ignorance de cette langue qui fut la cause de son départ de I’administration omeyade, lorsqu’elle
fut totalement arabisée. D’ailleurs, je constate que, dans sa notice sur la religion des ismaélites,
Jean de Damas, par son ignorance du vocabulaire religieux musulman, ne manifeste guere sa
connaissance de I’arabe coranique.

L’existence supposée d’ceuvres de Jean Damascéne écrites en arabe (p. 59) ne repose, en fait,
que sur une indication de Th. Khoury qui signale une Réfutation des opinions des musulmans « écrite
en arabe » (Les théologiens byzantins et Uislam, t. 1, p. 48). Or, sur les trois références qu'il donne :
Vatican arabe 175 ; al-Fihris 585 et 586, les deux premiéres sont fausses ; la troisiéme renvoie
effectivement A un manuscrit appartenant 4 un certain Basile, grec-catholique d’Alep, et contenant
un traité de Jean Damascene intitulé : Radd ‘ala l-muslimina (P. Sbath, al-Fihris, p. 72). Mais rien
ne permet d’affirmer que cette « Réfutation des musulmans » est effectivement de Jean Damasceéne
et qu’elle a été « écrite en arabe ».

Si elle est authentique, la centiéme notice du Livre des hérésies sur la religion des ismaélites
présente un trés grand intérét. D’abord, parce qu’elle constitue le plus ancien témoignage d’un
théologien orthodoxe sur cette religion. Ensuite, parce qu’elle nous renseigne sur les idées — plus
ou moins exactes — que les chrétiens melkites de Syrie et de Palestine, dans la premiere moiti€ du
VIIEE siécle, se faisaient de la religion préislamique, de la vie de Mahomet et de la révélation du
Coran, de méme qu’elle nous fait connaitre les objections que les musulmans de cette €époque
adressaient aux chrétiens au sujet de leurs croyances.

BCAI 11 (1994) P. Khoury: Matériaux pour servir a I’étude de la controverse théologique islamo-chrétienne de langue arabe du Vllle au Xlle siecle, recensé par M.
Borrmans

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



