52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

« dialogue-hamegon »), il n’en convient pas moins de la nécessité de s’ouvrir aux autres, avec respect
et cohérence. Regrettant une certaine « absence des musulmans dans le champ du dialogue » alors
que les initiatives de I’Eglise catholique et du Conseil cecuménique des Eglises sont nombreuses et
harmonisées, il en appelle a un effort renouvelé, car « il ne saurait y avoir d’alternative au dialogue et
A la coexistence » : tous les humains ne forment qu’une seule famille, « la famille de Dieu » (Iyal
Allah, c’est le titre du livre). Pour lui, toute violence religicuse devrait désormais étre exclue, au nom
méme d’une relecture du Coran en fonction de ses « significations vectorielles ». C’est d’ailleurs
dans cette perspective qu’il entrevoit, pour I’islam lui-méme, une correspondance rajeunie & sa
« mission » (risala) universelle, laquelle devrait s’épanouir, un jour, en des perspectives
eschatologiques.

11 faut se féliciter de ce qu’un tel ensemble de souvenirs personnels, d’opinions originales et
de propositions généreuses trouve ici place en trois parties qui sont toutes d’un grand intérét :
Muhammad al-Talbi représente certainement une « famille intellectuelle » de musulmans qui se
veulent en méme temps enracinés dans leur foi et « & I’aise » dans le monde scientifique. Bien des
lecteurs arabophones sauront donc y retrouver certaines de leurs intuitions. Certes, le genre littéraire
adopté ne permettait pas d’approfondir tous les sujets abordés : on peut espérer que I’A. le fera
dans une publication ultérieure, diversement rédigée. Il n’empéche : témoignage d’une vie, d’un
engagement et d’une espérance, cette autobiographie de Mohamed Talbi, qui est aussi un recueil
de « confessions » trés personnelles, devrait aider au dialogue interculturel de demain.

Maurice BORRMANS
(PISAI Rome)

Larry POSTON, Islamic Da‘wah in the West : Muslim Missionary Activity and the Dynamics
of Conversion to Islam. Oxford University Press, New York/Oxford, 1992. 22 x 15 ¢m,
220 p., bibliogr., index.

On a une assez bonne connaissance aujourd”hui du processus de conversion a I’islam a I’époque
ancienne, notamment grice au livre de Richard Bulliet (Conversion to Islam in the Medieval Period,
Harvard University Press, 1979) 3. Sur les relations et le dialogue entre 1’islam et le christianisme,
beaucoup a été dit. On connait moins bien par contre les attitudes conquérantes de I’islam en
Occident, a la fois du point de vue de la stratégie de mission et du point de vue des moyens
utilisés. Or, les Occidentaux convertis 4 I’islam sont le témoignage qu’il y a — 13 d’on partaient, il
y a encore peu d’années, les missionnaires chrétiens, pour évangéliser le monde musulman - des
personnes qui font aujourd’hui le choix inverse. Est-ce le résultat d’une politique missionnaire
délibérée d’une autorité musulmane, ou bien le fruit d’une tradition religieuse désormais présente
par I’immigration, qui attire spontanément ceux que les autres doctrines, et notamment le

3. Cf. Bulletin critique, n° 2 (1985), p. 308-310.

BCAI 11 (1994) L. Poston: Islamic Da‘wah in the West: Muslim Missionary Activity and the Dynamics of Conversion to Islam, recensé par Y. Richard

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

christianisme, ne convainquent plus ? Le concept de da‘wa veut dire « invitation » : il n’y a pas
I'idée d’envoyer « en mission » des évangélisateurs mais celle de porter, par chaque croyant, la
révélation. Or, la religion a I’état naturel (ferra) est I’islam, donc chaque croyant (méme chrétien
ou juif, ou encore animiste ou bouddhiste) est en puissance un musulman, il suffit de le lui faire
percevoir : pas de message externe ni d’expérience initiatique comme le chemin de Damas ou
I'immersion dans I’eau du baptéme. Le musulman doit également étre sans cesse invité a approfondir
sa fol, la mission s adresse aussi a lui.

Le livre étudie ce processus tel qu’il est développé aux Etats-Unis et au Canada. La premiere
partie, historique, résume I’expansion de l’islam : des débuts jusqu’au XI° siécle aprés J.-C., et
notamment le role des commergants, des ulémas et des soufis puis la situation particuliére de
I’Empire moghol et de I’Empire ottoman qui comprenaient des nations soumises et non converties ;
il évoque ensuite I’arrivée des premiers musulmans en Amérique, esclaves noirs puis immigrants
du Proche-Orient ou d’Asie. Il leur est difficile de trouver des symboles extérieurs rassemblant a la
fois I'intégration a I’ Amérique et 1’apparienance a ’islam. Une minorité d’entre eux, inassimilée
par le melting-pot, se pose le probleme de la résidence permanente d’un musuiman dans le
Dar al-kofr et se considere comme des envoyés en mission plutdt qu’immigrants. Dans une deuxiéme
partie, 'auteur examine 1’évolution vers un piétisme islamique, une sorte de désengagement de
I'institution religieuse et civile pour intérioriser le religieux, conquérir le monde en commencant
par soi-mé€me, a la maniére des premiers piétistes protestants du XVII® siécle. Un musulman peut
accéder par ses €tudes et son travail aux niveaux supérieurs de la société occidentale sans que les
structures politiques soient dominées par I’islam, ce qui modifie les exigences des premiers siécles
de I'islam pour une conquéte militaire et politique préalable & I’émigration. Le piétisme militant
est représenté, selon Poston, par 1'Egyptien Hasan al-Banna et par I’Indo-Pakistanais Abol-A‘la
Mowdudi : resocialisation par I’islam, avec pour but ultime la conquéte du pouvoir ; les Fréres
musulmans et les Jama‘at-e esldmi. Les deux fondateurs ont eu une trés grande influence dans le
mouvement islamiste si I’on juge par les références a leurs ceuvres dans un manuel de Da‘wa
répandu parmi les musulmans américains. Deux apétres particulierement actifs pour la propagande
islamique en Occident (Islamic Foundation de Leicester, Angleterre) furent Khurshid Ahmad et
Khurram Murad, ce dernier développant une véritable stratégie de prédication destinée aux non
musulmans occidentaux, analysée en détail par Poston. Dans une troisiéme partie, I’auteur étudie
« 'institutionnalisation de la da‘wa dans les sociétés occidentales », notamment dans ce qu’il appelle
les structures de « para-mosquées », associations musulmanes diffusant la littérature religicuse et
travaillant en dehors des lieux reconnus institutionnellement comme musulmans. Poston présente
leur stratégie et leur littérature apologétique, et notamment dirigée a I’encontre des chrétiens. La
derniére partie, consacrée a « la dynamique de la conversion & I’islam » est sans doute la plus faible :
de I'aveu de 'auteur, ses efforts pour interroger des Américains convertis a I’islam par 1’intermédiaire
de questionnaires anonymes sont restés vains. 11 lui restait les écrits, relativement moins nombreux,
notamment du fait de cette différence déja relevée que la conversion & I’islam est rarement attribuée
a une rencontre mystique, & une « nouvelle naissance ». Si Poston avait eu accés 2 la littérature en
francais sur le sujet, il aurait sans doute enrichi son propos et n’aurait pas manqué d’ajouter les
motivations idéologiques (tiers-mondisme, exemple de Garaudy) et les motivations mystiques
(influence du guénonisme et d’un soufisme plus ou moins intellectuel) dans la conversion 2

5A

BCAI 11 (1994) L. Poston: Islamic Da‘wah in the West: Muslim Missionary Activity and the Dynamics of Conversion to Islam, recensé par Y. Richard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES . N° 11

I’islam. Ses notations sociologiques auraient également gagné a ne pas rester cantonnées a I’exemple
américain, trop spécifique, et a faire des comparaisons avec la situation de rencontre culturelle
nouvelle qui a lieu en Europe, avec tous ses malentendus, ses manipulations extérieures (Algérie,
Arabie Saoudite) et ses ratés, bien décrite notamment pour la France par G. Kepel (Les banlieues de
I’Islam, Seuil, Paris, 1987). 1l est vrai que cela aurait élargi I’ambition d’un livre qui a choisi de se
limiter a I’Amérique du Nord, et qui donne de précieuses informations et d’excellentes analyses
sur le sujet. Bonne bibliographie en anglais.

Yann RICHARD
(Université Paris 111, Institut d’études iraniennes)

Paul KHOURY, Matériaux pour servir a l’étude de la controverse théologique
islamo-chrétienne de langue arabe du VIII® au XII° siecle. Wiirzburg, Echter Verlag/
Altenberge, Oros-Verlag, 1991 (Religionswissenschaftliche Studien, éd. L. Hagemann
et A.Th. Khoury, 11/2). 15 x 21 cm, 633 p.

Le premier volume de ces Matériaux, ou ont été publiés les chapitres 1 (Les théologiens arabes
chrétiens, leur situation et leur probleme), 1 (La procédure théologique dans le projet apologétique)
et 1 (La vraie religion), a été recensé ici-méme * par Raif Georges Khoury qui disait qui est I’auteur
et combien importante est son ceuvre. Le présent volume, qui en constitue la piece maitresse, est
entieérement consacré au chapitre IV qui traite du Dieu un et trine. Un troisicme volume devrait
prochainement paraitre, ou seraient publiés les chapitres V (Le Christ Verbe incarné) et V1 (Catégories
philosophiques et théologiques). Apres une introduction dont la lecture est nécessaire pour comprendre
le projet de I’A., le livre se divise en deux parties, une partie chrétienne (p. 13-399) et une partie
musulmane (p. 400-611), et s’achéve avec une ample bibliographie (p. 613-627). Et puisqu’il n’y a
pas d’index, il faut croire qu’il sera remédié a cette absence a la fin du troisiéme volume.

La partie chrétienne traite d’abord du mystére de Dieu tel qu’il peut étre approché par « les
trait€s de théologie naturelle ou rationnelle, ou méme les traités musulmans de 1’unicité divine »,
fournissant a propos de ses questions essentielles (I’existence, 'unicité, les noms et les attributs,
l’essence et I’action, cette derniére précisée en ses quatre aspects de création, de providence, de
révélation et de jugement) les textes élaborés par Jean Damascéne, Abu Qurra, Anba Abraham,
Eutychius, Ibn Fadl, Paul d’ Antioche, Ibn Mu’ammil, Anba Girgi, Kindi, Ibn Suwar, Elie de Nisibe,
Abu Ra’ita, Ibn ‘Adi, Ibn Zura, Gurgéni, Arfadi, Isfahani, Ibn Mahriima, Ibn Hattab, Ibn Muqaffa®,
Ibn Magara, Ibn Tayyib et Basi. Mais « quelle est I’identité de ce Dieu qui se connait tel qu’il est,
se dit tel qu’il est en son Verbe éternel, puis se dit aux hommes en langage d’hommes tel qu’il est,
sans pourtant que les hommes soient par la capables de comprendre ce qui leur est dit en leur
langage 7 » On est 14 a la charniére entre les deux sections de cette premiére partie, car c’est a

4. Cf. Bulletin critique, n° 8 (1992), p. 37 sq.

BCAI 11 (1994) L. Poston: Islamic Da‘wah in the West: Muslim Missionary Activity and the Dynamics of Conversion to Islam, recensé par Y. Richard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



