1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

montage privilégie la vision multiple d’'une méme réalité. Ou I’exposé des variations autour d’un
theme. Qu’est-ce que I’islam, qui a bousculé I’histoire de ces dix ou quinze derniéres années ? A
cette question centrale, I’auteur répondra presque toujours par ce que I’'islam n’est pas ou bien par
ce qu’il est d’autre. Ou encore par ce qu’il n’est pas seulement. La méthode d’analyse, profondément
sociologique, consistera en fait a déplacer la question ou le regard. Qui sont les groupes, les
acteurs sociaux qui crient : islam, islam ? Dans quels contextes politiques, économiques, sociaux
évoluent-ils, localement, internationalement ? Quels sont leurs intéréts de groupe, c¢’est-a-dire, suivant
les cas, corporatifs, ethniques, nationaux, minoritaires, sectaires, d’opposition, de contestation, etc. ?
L’actualité des courants islamistes (intégristes plutdt selon 1’auteur) fournit son contingent de
données et d’analyses dans le cadre de ces questions : Khomeyni, a plusieurs reprises, les
communautés religicuses libanaises. Chemin faisant, des interrogations latérales mais de base
surgissent : rapports entre religion et société, différentes modalités de I’inscription religieuse dans
un systéme étatique, modele mohammadien des débuts de I’islam et tendance a sa poursuite ou a
son recommencement.

Un seul article développe, nous semble-t-il, une problématique dont le ton et le fond renverraient
plutdt a I’époque de Marxisme et Monde musulman du méme auteur : le chapitre Vil qui porte sur
« Histoire économique et histoire des classes sociales dans le monde musulman (1967) ». Mais
Maxime Rodinson conviendrait bien volontiers que 1’écriture et les idées scientifiques font elles-
mémes partic de 1’état d’évolution d’une société a un moment donné. A propos d’écriture, il reste
justement a indiquer le degré de clarté et de synthése d’une langue francaise dont I’auteur se sert
avec une rigueur et une aisance qui en font I’agrément du lecteur. Ce dernier, non spécialiste mais
cultivé et intéressé ou interrogateur sur le pourquoi et le comment de la présence de I’islam dans
nos sociétés, est le principal invité de Maxime Rodinson.

On terminera en lui demandant la ou les raisons de la majuscule a Islam, alors qu’il écrit
christianisme, boudhisme, marxisme. Cela méritera peut-&étre un addendum lors de la prochaine
édition...

Constant HAMES
(CNRS, Paris)

Muhammad al-TALBI (Ma‘a), ‘Iyal Allah (Afkar gadida fi ‘alagar al-Muslim bi-nafsi-hi
wa-bi-I-aharin). Dar Siras li-I-nasr, Tunis, 1992. 13 X 21 cm, 194 p.

Historien de classe internationale et spécialiste du haut Moyen Age tunisien, en méme temps
quhomme de foi et de culture, engagé dans le dialogue islamo-chrétien, Muhammad al-Talbi
consent, dans ce livre, a livrer des éléments d’une autobiographie intellectuelle et spirituelie, a
exprimer des opinions originales sur les problémes cruciaux de 1’Islam moderne et & affirmer ses
convictions quant a la rencontre des cultures et des religions. A Dhistorien, on doit al-Muhassas d’'Ibn
Sidah (Tunis, Impr. El-Asria, 1956, 192 p.), L’Emirat aghlabide (Paris, A. Maisonneuve,
1966, 768 p.), Taragim aglabiyya mustahraga min madarik al-Qadi ‘Iyad (Tunis, Impr. Off., 1968,

BCAI 11 (1994) M. al-Talbi (Ma‘a): ‘lyal Allah (Afkar gadida fi ‘alagat al-Muslim bi-nafsi-hi wa-bi-l-aharin), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

64-568 p.) et Etudes d’histoire ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale (Tunis, Publ.
Univ., 1982, 432 p. frangais, 213 p. arabe). Au croyant engagé, on doit Islam et dialogue (Tunis,
M.TE., 1972, 51 p.), Réflexions sur le Coran (en collaboration avec Maurice Bucaille, (Paris,
Seghers, 1989, 244 p.) et Un respect tétu (en collaboration avec Olivier Clément, Paris, Nouvelle
Cité, 1989, 311 p.). Ici interrogé par Hasan b. ¢ Utman, directeur de la collection Silsilat Sawagil, il
répond aux mille questions que celui-ci lui pose sur sa « courbe de vie », puis sur les « problémes
de I’heure », qu’ils soient théoriques ou pratiques. Genre littéraire nouveau en littérature arabe,
mais qui engage le lecteur a poursuivre jusqu’au bout la découverte d’un homme et d’une pensée
afin d’en mieux mesurer toute la richesse intellectuelle et spirituelle.

La premiéere partie du livre, Souvenirs et précisions (11-61), constitue une bréve autobiographie
ou I’A. évoque ses souvenirs d’enfance : ses premiéres études a 1’école primaire francaise et au
kuttab, a ’ombre d’une zawiya, puis sa formation secondaire dans un climat od rivalisaient
I'université de la Zaytina et le college al-Sadigiyya, enfin ses études supérieures 2 ’université de
Paris (licence et doctorat &s lettres) ou il arriva en 1947 et ou le climat universitaire et la vie
intellectuelle de I’époque lui permirent de fréquenter tous les cercles de la capitale (marxistes,
existentialistes et chrétiens). Effervescence de D’esprit et richesse des connaissances qui ne
I’empéchent pas de maintenir la religion enracinée en sa vie comme elle I’était en sa famille. D’ol
sa parfaite double culture qui lui permet d’étre « chez lui » & Tunis comme a Paris ! A propos de
sa carriére universitaire, de retour en Tunisie oll il enseigne dans les deux langues et devient
professeur d’histoire a la faculté des sciences humaines, il apporte d’utiles précisions sur la situation
de I'université tunisienne naissante, aprés I'indépendance, sur le sens de 1’umma  son triple niveau
local, arabe et islamique, sur la science « prise entre les nécessités de la morale et I’inéluctabilité
de la connaissance », sur la lecture de 1’histoire « entre marxisme et spiritualisme » et sur la
sincérité et I’impartialité que requiert la science historique : tout cela pour savoir d’autant mieux
écrire Ihistoire tout en étant profondément marqué par le Coran.

Avec la deuxieme partie, L’islam et les questions difficiles (64-121), I’ A. entend livrer sa pensée
sur les problémes de I’heure. Dans la premiére section, Le Coran et les exigences de notre temps,
il précise ce qu’il entend par pluralisme interne face au texte coranique (« unité au niveau du culte
et de la piété, pluralisme au niveau des orientations intellectuelles et des modéles sociaux ») puisque
les interprétations (variété des écoles et des tendances en exégése) en sont nombreuses et parfois
contradictoires. Comment interpréter (ta’wil) le « texte » religieux ? Pour lui, «la crise est
aujourd’hui celle de I'igtihad et de I'igma au niveau de la Sari‘a et du régime du pouvoir », d’autant
plus qu’en islam, il n’y a pas de «siége apostolique » comme dans 1’Eglise : qui donc y est
habilité a exprimer I'interprétation authentique et la théologie orthodoxe ? L’histoire des peuples
musulmans est 12 pour rapporter mille conflits idéologiques (et sanglants) a ce sujet. La politique
de '« anatheme et de I’hégire » (takfir wa-higra) qui ressurgit aujourd’hui (I’islam « radical »)
n’a-t-elle pas des racines lointaines dans le harigisme des origines ? En bon historien qui est le
témoin impartial des errements des sociétés humaines, il rappelle qu’en ce domaine il convient de
toujours rester objectif, humble et respectueux de tous les « acteurs » en vue de mieux discerner la
vérité historique (laquelle ne saurait jamais étre absolue).

La deuxieme section, La connaissance et la politique en islam, voit I’ A. tenter une analyse plus
précise des diverses tentatives faites pour mettre « I’islam en prise avec son temps ». Il évoque les

BCAI 11 (1994) M. al-Talbi (Ma‘a): ‘lyal Allah (Afkar gadida fi ‘alagat al-Muslim bi-nafsi-hi wa-bi-l-aharin), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

«nouvelles lectures du texte religieux » que font les réformistes, les modernistes et les
fondamentalistes, afin de déterminer, par 13, les rapports, souples ou stricts, entre la Sari‘a et la
politique (la pensée d’al-Mawardi et d’Ibn Taymiyya est par lui contextualisée). Qu’en est-il alors
de « I'Islam politique et (de) la religion » ? L’historien s’interroge a nouveau sur « I'Umma islamique
et les réalités de I’histoire » et affirme que cette Umma (depuis la « grande fitna ») ne fut jamais une
«unité politique », mais bien plutdt une « unité spirituelle, unité de témoignage et de culte ». Que
faut-il alors penser des « expériences politiques au nom de 1’islam » que prétendent réaliser la
république islamique d’Iran et le royaume wahhabite d’Arabie Saoudite ? Une longue analyse
historique de ces deux régimes lui permet de conclure que la religion y est utilisée et desservie
beaucoup plus qu’elle n’y est promue et servie, d’autant plus que les « autres », fussent-ils
musulmans, y sont marginalisés, sinon persécutés. L’A. s’efforce donc de circonscrire davantage
les concepts et les réalités de démocratie et de théocratie (ou de nomocratie) pour envisager une
possible harmonie entre « foi et modernité », qui respecte les droits de tous les hommes, sans pour
autant tomber dans les contradictions de la laicité. Pragmatique, il déclare ceuvrer pour « islamiser
la modernité et moderniser ’islam ».

La premiére section, Statut personnel et religion, de la troisieme partie, Questions
civilisationnelles importantes (123-191), traite surtout de la famille et de la promotion de la femme.
L’A. s’y révéle aussi sociologue et anthropologue, relativisant au maximum les diverses solutions
que soci€tés et religions fournissent quant 4 I’organisation de la famille. I rappelle que la polygamie
(Jusque quatre), en islam, n’est qu’une permission (soumise condition) et qu’elle est une solution
pour résoudre maintes situations sexuelles exceptionnelles (qui vaut mieux, dit-il, que les relations
extraconjugales ou les situations concubinaires du « monde occidental »). Occasion pour lui de
réfléchir sur les formes que revétent le patriarcat et le matriarcat dans les diverses sociétés humaines
et de dire quelles sont « les qualifications du mariage 5ari » (ne sont pas conformes a la loi religieuse
le mariage mut‘a, le « mariage coutumier » et le « mariage a 1’essai ») : 1’idéal demeure la
monogamie dans le cadre d’un mariage qui tend a étre stable et durable, et oi la future épouse ne
se voit plus contrainte par son pére (ighar). Ici encore il convient de relire le texte coranique en se
conformant aux régles d’une saine herméneutique.

Cest dans la deuxiéme section, En vue du dialogue entre toutes les religions, que I’ A. reprend ce
qu’il a déja dit en de multiples articles et conférences. Rappelons ce qu’il en a dit dans Islamochristina :
« Une communauté de communautés (Le droit 2 la différence et les voies de I’harmonie) », 4 (1978),
11-25; «al-Islam wa-I-hiwar : afkar hawla mawdi‘ yaSgulu bal al-‘asr al-hadit », 4 (1978),
arabe 1-26 ; « Foi d’Abraham et foi islamique », 5 (1979), 1-5, «Islam et Occident au-dela des
affrontements, des ambiguités et des complexes », 7 (1981), 55-77 ; « La foi d’Abraham : le sens
d’un non-sacrifice », 8 (1982), 1-11: « Religious Liberty : A Muslim Perspective », 11 (1985),
99-113 ; « Liberté religieuse et transmission de la foi », 12 (1986), 27-47. Il pose la question des
relations entre « I'Islam et les institutions religieuses et temporelles », car le probléme demeure de la
« représentativité » des organisations islamiques internationales et autres instances A caractére
musulman. Il fonde ensuite la légitimité du « dialogue islamo-christiano-juif » a partir du Coran et de
la responsabilité globale des religions : inéluctabilité d’un dialogue ou I'on n’a pas a choisir le
partenaire mais a I’accueillir tel qu’il est et se veut étre. Ne sous-estimant nullement les dangers du
dialogue qui semble étre utilisé par certains comme instrument de prosélytisme (le

BCAI 11 (1994) M. al-Talbi (Ma‘a): ‘lyal Allah (Afkar gadida fi ‘alagat al-Muslim bi-nafsi-hi wa-bi-l-aharin), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

« dialogue-hamegon »), il n’en convient pas moins de la nécessité de s’ouvrir aux autres, avec respect
et cohérence. Regrettant une certaine « absence des musulmans dans le champ du dialogue » alors
que les initiatives de I’Eglise catholique et du Conseil cecuménique des Eglises sont nombreuses et
harmonisées, il en appelle a un effort renouvelé, car « il ne saurait y avoir d’alternative au dialogue et
A la coexistence » : tous les humains ne forment qu’une seule famille, « la famille de Dieu » (Iyal
Allah, c’est le titre du livre). Pour lui, toute violence religicuse devrait désormais étre exclue, au nom
méme d’une relecture du Coran en fonction de ses « significations vectorielles ». C’est d’ailleurs
dans cette perspective qu’il entrevoit, pour I’islam lui-méme, une correspondance rajeunie & sa
« mission » (risala) universelle, laquelle devrait s’épanouir, un jour, en des perspectives
eschatologiques.

11 faut se féliciter de ce qu’un tel ensemble de souvenirs personnels, d’opinions originales et
de propositions généreuses trouve ici place en trois parties qui sont toutes d’un grand intérét :
Muhammad al-Talbi représente certainement une « famille intellectuelle » de musulmans qui se
veulent en méme temps enracinés dans leur foi et « & I’aise » dans le monde scientifique. Bien des
lecteurs arabophones sauront donc y retrouver certaines de leurs intuitions. Certes, le genre littéraire
adopté ne permettait pas d’approfondir tous les sujets abordés : on peut espérer que I’A. le fera
dans une publication ultérieure, diversement rédigée. Il n’empéche : témoignage d’une vie, d’un
engagement et d’une espérance, cette autobiographie de Mohamed Talbi, qui est aussi un recueil
de « confessions » trés personnelles, devrait aider au dialogue interculturel de demain.

Maurice BORRMANS
(PISAI Rome)

Larry POSTON, Islamic Da‘wah in the West : Muslim Missionary Activity and the Dynamics
of Conversion to Islam. Oxford University Press, New York/Oxford, 1992. 22 x 15 ¢m,
220 p., bibliogr., index.

On a une assez bonne connaissance aujourd”hui du processus de conversion a I’islam a I’époque
ancienne, notamment grice au livre de Richard Bulliet (Conversion to Islam in the Medieval Period,
Harvard University Press, 1979) 3. Sur les relations et le dialogue entre 1’islam et le christianisme,
beaucoup a été dit. On connait moins bien par contre les attitudes conquérantes de I’islam en
Occident, a la fois du point de vue de la stratégie de mission et du point de vue des moyens
utilisés. Or, les Occidentaux convertis 4 I’islam sont le témoignage qu’il y a — 13 d’on partaient, il
y a encore peu d’années, les missionnaires chrétiens, pour évangéliser le monde musulman - des
personnes qui font aujourd’hui le choix inverse. Est-ce le résultat d’une politique missionnaire
délibérée d’une autorité musulmane, ou bien le fruit d’une tradition religieuse désormais présente
par I’immigration, qui attire spontanément ceux que les autres doctrines, et notamment le

3. Cf. Bulletin critique, n° 2 (1985), p. 308-310.

BCAI 11 (1994) M. al-Talbi (Ma‘a): ‘lyal Allah (Afkar gadida fi ‘alagat al-Muslim bi-nafsi-hi wa-bi-l-aharin), recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



