48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

longuement et minutieusement abordés sous la forme, le plus souvent, d’une paraphrase de I’/hkam
suivie de quelques commentaires du cru de I’A. La matiére abordée est tellement vaste et riche
qu’il serait vain de chercher ici & donner ne serait-ce qu’un apergu de la teneur de ces différents
chapitres. Un regret néanmoins qui concerne en réalité I’ensemble de cet ouvrage : I’A., poussant
sans doute un peu trop loin le choix qu’il fit de s’en tenir 3 I’étude de la pensée d’al-Amidi, n’a
jamais cru nécessaire de vérifier les sources de ce dernier. Quand, sur telle question, al-Amidi
affirme s’opposer ou se rallier a tel auteur ou 2 telle obédience, nous sommes priés de ne pas faire
preuve d’esprit critique et de contenir notre curiosité. Ce faisant, I’A. s’est en fait volontairement
privé des enseignements de nombreuses sources disponibles qui, souvent, auraient pu 1’aider, et
nous aider, 2 mieux comprendre les enjeux et le fond des débats dans lesquels intervint al-Amidi, et,
partant, sa pensée elle-méme. Les troisieéme et quatrieme parties de I’ouvrage traitent, d’une part,
des mugtahid-s, des muftis et du profane et de leur situation respective face a la Loi, a sa
compréhension et a son application (Mujtahids, Muftis and Commoners, p. 681-728), et, d’autre part
des régles de prévalence a appliquer en cas de contradiction apparente entre différentes preuves
1égales (The Weighing of Conflicting indicators, p.729-738). Enfin, un trés court épilogue
(p. 739-745) vient clore les débats; ’A. y expose différentes convictions siennes relatives a
I’éventuelle pérennité et utilité de la pensée d’al-Amidi dans le monde musulman contemporain.

En bref, un livre-événement dont nous étions plus d’un a guetter la parution, fruit du travail
d’un pionnier dans un domaine ol beaucoup reste a faire — aujourd’hui un peu moins — mais un
livre aussi dont on regrette d’autant plus amérement qu’il ne soit pas ce que de toute évidence il
aurait pu étre.

Eric CHAUMONT
(CNRS - IREMAM, Aix-en-Provence)

Maxime RODINSON, L’Islam : politique et croyance. Fayard, Paris, 1993. 333 p.

Maxime Rodinson fait paraitre simultanément chez le méme éditeur deux ouvrages tournant
autour des formations ou des mouvements idéologiques, selon ses propres expressions.

Plus général, le premier ouvrage s’efforce de montrer la permanence de I’action des idées qui,
De Pythagore a Lénine, ont mobilisé des unités sociales de toutes tailles et de tous genres, réformant
ou révolutionnant les histoires régionales ou plus universelles. Les idées liées & I’islam forment
ainsi un exemple particulier d’une loi beaucoup plus générale sur I'impact des idéologies dans
I’évolution des sociétés humaines. C’est I’objet du deuxiéme ouvrage, qu’on analyse ici.

Au cinéma on parlerait de montage. En effet, le lecteur se trouve en face d’un ensemble
d’articles publiés par ailleurs et devenus, pour I’occasion, chapitres d’un livre. L auteur s’explique
dans 1’avant-propos sur les impératifs du métier de penseur et d’écrivain dont la résultante, de nos
jours, exprimée en termes de temps disponible, favorise plus I’écriture d’articles que de livres.
L’homogénéité de I’ensemble est remarquable sur le plan du contenu et de la permanence des
théses défendues. Plutét qu’une progression linéaire qu’aurait peut-&tre apportée un ouvrage, le

BCAI 11 (1994) M. Rodinson: L’Islam: politique et croyance, recensé par C. Hamés
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

montage privilégie la vision multiple d’'une méme réalité. Ou I’exposé des variations autour d’un
theme. Qu’est-ce que I’islam, qui a bousculé I’histoire de ces dix ou quinze derniéres années ? A
cette question centrale, I’auteur répondra presque toujours par ce que I’'islam n’est pas ou bien par
ce qu’il est d’autre. Ou encore par ce qu’il n’est pas seulement. La méthode d’analyse, profondément
sociologique, consistera en fait a déplacer la question ou le regard. Qui sont les groupes, les
acteurs sociaux qui crient : islam, islam ? Dans quels contextes politiques, économiques, sociaux
évoluent-ils, localement, internationalement ? Quels sont leurs intéréts de groupe, c¢’est-a-dire, suivant
les cas, corporatifs, ethniques, nationaux, minoritaires, sectaires, d’opposition, de contestation, etc. ?
L’actualité des courants islamistes (intégristes plutdt selon 1’auteur) fournit son contingent de
données et d’analyses dans le cadre de ces questions : Khomeyni, a plusieurs reprises, les
communautés religicuses libanaises. Chemin faisant, des interrogations latérales mais de base
surgissent : rapports entre religion et société, différentes modalités de I’inscription religieuse dans
un systéme étatique, modele mohammadien des débuts de I’islam et tendance a sa poursuite ou a
son recommencement.

Un seul article développe, nous semble-t-il, une problématique dont le ton et le fond renverraient
plutdt a I’époque de Marxisme et Monde musulman du méme auteur : le chapitre Vil qui porte sur
« Histoire économique et histoire des classes sociales dans le monde musulman (1967) ». Mais
Maxime Rodinson conviendrait bien volontiers que 1’écriture et les idées scientifiques font elles-
mémes partic de 1’état d’évolution d’une société a un moment donné. A propos d’écriture, il reste
justement a indiquer le degré de clarté et de synthése d’une langue francaise dont I’auteur se sert
avec une rigueur et une aisance qui en font I’agrément du lecteur. Ce dernier, non spécialiste mais
cultivé et intéressé ou interrogateur sur le pourquoi et le comment de la présence de I’islam dans
nos sociétés, est le principal invité de Maxime Rodinson.

On terminera en lui demandant la ou les raisons de la majuscule a Islam, alors qu’il écrit
christianisme, boudhisme, marxisme. Cela méritera peut-&étre un addendum lors de la prochaine
édition...

Constant HAMES
(CNRS, Paris)

Muhammad al-TALBI (Ma‘a), ‘Iyal Allah (Afkar gadida fi ‘alagar al-Muslim bi-nafsi-hi
wa-bi-I-aharin). Dar Siras li-I-nasr, Tunis, 1992. 13 X 21 cm, 194 p.

Historien de classe internationale et spécialiste du haut Moyen Age tunisien, en méme temps
quhomme de foi et de culture, engagé dans le dialogue islamo-chrétien, Muhammad al-Talbi
consent, dans ce livre, a livrer des éléments d’une autobiographie intellectuelle et spirituelie, a
exprimer des opinions originales sur les problémes cruciaux de 1’Islam moderne et & affirmer ses
convictions quant a la rencontre des cultures et des religions. A Dhistorien, on doit al-Muhassas d’'Ibn
Sidah (Tunis, Impr. El-Asria, 1956, 192 p.), L’Emirat aghlabide (Paris, A. Maisonneuve,
1966, 768 p.), Taragim aglabiyya mustahraga min madarik al-Qadi ‘Iyad (Tunis, Impr. Off., 1968,

BCAI 11 (1994) M. Rodinson: L’Islam: politique et croyance, recensé par C. Hamés
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



