46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Bernard G. WEISS, The Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of Sayf
al-Din al-Amidi. University of Utah Press, Salt Lake City, 1992. 745 p.

La somme consacrée & la pensée juridique d’al-Amidi (m. 631/1233) que présente Bernard
G. Weiss est I'un de ces ouvrages dont il est particuliérement délicat de rendre compte tant sa
lecture suscite des impressions contradictoires. D’une part, le seul objet du livre force 1’intérét et
la curiosité ; pour la premicre fois dans les annales des études islamologiques, voici un exposé
sérieux, fondé en lecture approfondie et exhaustif de la pensée juridique d’un des plus usiilistes
qu’ait connu ce légalisme qu’est I'Islam. Signalons d’emblée que, rien qu’a ce titre, The Search for
God’s Law peut déja étre considéré comme un livre dont la lecture, aussi difficile soit-elle, s’impose.
Il s’agit assurément 1 de I’ouvrage le plus achevé ayant jamais été rédigé sur la science des usul
al-figh. D’ autre part, la forme que I’A. a choisi de donner & sa présentation de la pensée légale
d’al-Amidi parait aberrante au regard, d’une part, de la fin qu’il s’était fixée — on y reviendra —, et,
d’autre part, et c’est plus grave, des exigences les plus élémentaires requises pour une publication
scientifique. Etablir une bibliographie, dresser des index ne sont certainement pas des tédches
particulierement gratifiantes pour un auteur mais elles sont indispensables pour que le lecteur
puisse faire le meilleur usage du livre qu’il tient entre les mains. Le livre de B.G. Weiss est
dépourvu et de I'un et des autres et c’est incompréhensible. Signalons néanmoins que la table des
matieres (Contents, p. VII-XVIII), trés détaillée, pourrait a la rigueur expliquer 1’absence d’index
thématique (rien, en revanche, ne vient pallier celles de la bibliographie — pas méme une
bibliographie strictement amidienne — et des autres index).

Comme l'indique lui-mé&me I’A., The Search for God’s Law a pour objet la pensée 1égale
d’al-Amidi envisagée en et pour elle-méme : ni le contexte historique ayant vu 1’émergence de
I’ceuvre d’al-Amidi, ni la place occupée par celle-ci dans la tradition des usil al-figh ne sont ici
sérieusement concernés. Perspective de travail qui est 4 mon sens 1égitime et que I’ A. justifie, avec
raison, par le fait que nos connaissances en matiére d’usil al-figh sont encore trop lacunaires pour
que I’on puisse se risquer a des lectures plus globales de I’ceuvre des usiilistes. Sur ce point, je ne
peux qu’abonder dans le sens de I’A. Reste a voir si, en définitive, il s’en est bien tenu a ce projet
et, surtout, s’il a choisi de lui donner la forme idoine.

Fruit d’une fréquentation de plus de vingt ans de 1’ensemble de I’ceuvre d’al-Amidi — ses
traités de kalam (1’Abkar al-afkar, inédit, et le plus bref Gayat al-maram fi ilm al-kalam, Le Caire
1971) et ses textes d’usil al figh (I'Ihkam fi usil al-ahkam, Le Caire 1914 et le Muntaha I-sul fi “ilm
al-usil, Le Caire s.d.)! — The Search for God’s Law se présente donc comme un exposé fidéle de
la pensée juridique d’al-Amidi, I’A. ayant le mérite et 1’honnéteté de s’attarder, dans une belle
préface (p. XIX-XXVI), sur sa propre situation d’interpréte vis-a-vis d’al-Amidi et de son ceuvre. Se
référant a H.-G. Gadamer, B.G. Weiss écrit : [ would insist that between me and my texts there has

1. B.G. Weiss ne parait pas s’étre intéress€ aux  son attention - mais qui I’est beaucoup moins
autres textes d’al-Amidi. Désintérét peut-étre légitime  s’agissant du K. al-gadal, ouvrage ressortissant 3 une
en ce qui regarde différentes ceuvres d’al-Amidi ayant  science dont I’objet est intimement 1ié aux usal al-
trait a la falsafa - discipline qui, on le sait, mobilisa  figh.

BCAI 11 (1994) B.G. Weiss: The Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Din al-AmidT, recensé par E. Chaumont

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

occurred a merging of horizons. Bien siir, on ne fréquente pas un auteur durant des décennies sans
effets de cette nature (au point, en I’occurrence, que I’ A. semble avoir adopté vis-a-vis d’al-Amidi
Iattitude du mugtahid face aux usul al-figh, telle que décrite et prescrite par ce dernier) mais j’avoue
parfois douter de la pertinence, pour le lecteur, du type d’approche déterminé par cette attitude :
I’A. lui-méme explique que son livre, suivant de part en part le plan tracé par al-Amidi dans I’ Thkam,
prendra tantot la forme d’un exposé confinant a la paraphrase (c’est le plus souvent le cas), tantdt
celle d’une « plus libre réflexion » (a much freer reflection upon what I find in the texts) et il
ajoute que parfois il ira plus loin que ce que dit expressément al-Amidi ou passera sous silence des
développements présents chez ce dernier et que son interpréte moderne estime d’intérét secondaire.
Je ne conteste nullement qu’un texte ancien doit étre lu et interprété a différents niveaux ; 1a on je
ne peux pas suivre B.G. Weiss, c’est lorsqu’il choisit de fondre tout cela en un méme texte continu
prenant la forme finalement trés équivoque d’une réécriture, en langue anglaise, de 1'Ihkam. Je
pense, pour ma part, qu’il efit mieux valu que B.G. Weiss nous offre une plus classique traduction
annotée, commentée (avec toute la liberté interprétative voulue) et pourvue d’index soit du
Muntaha l-sal - 1’ A. signale qu’il a réalisé une traduction de ce texte mais n’annonce hélas pas sa
publication — soit de I’7hkdam. Un tel travail aurait, me semble-t-il, beaucoup mieux répondu au
veeu formulé par I'A. (p. 17) et que partagent tous les chercheurs s’intéressant aux usil al-figh, celui
de faciliter ’acces a 1’étude de cette discipline dont la littérature, en raison notamment de la
complexité de son vocabulaire, est d’un abord particulierement difficile.

A coté de ces critiques touchant a la forme, qui, je le crains, feront de The Search for God'’s
Law un ouvrage parfois difficile & mettre a profit, il faut en revanche saluer la maitrise exemplaire
avec laquelle I'A. domine son sujet. Le plan du livre est celui de 1'Thkam, un chapitre étant consacré
a chacune des grandes divisions de ce traité. Aprés une courte préface et une Introduction (p. 1-30)
— trop bréve et jalonnée d’affirmations parfois discutables 2 —, dont I’objet est de définir des notions
aussi importantes que shari‘a, figh et usil al-figh et de trés sommairement situer ’ceuvre d’al-Amidi
au sein d’une tradition du ‘ilm usil al-figh beaucoup trop brievement abordée, trois chapitres
particulierement intéressants forment la premiére partie du livre consacrée aux postulats du ilm usiil
al-figh (The Theological Postulates, The Figh Postulates et The Lugha-related Postulates, p. 31-150).
La seconde partie du livre, de loin la plus volumineuse, étudie I’ensemble des matiéres ayant partie
liée avec les preuves légales (The Indicators of God’s Law, p. 151-679) : tous les chapitres, il y en
a douze, formant depuis toujours le cceur de la problématique du ilm usiil al-figh s’y trouvent

2. Ainsi, p. 3 par ex., Among later medieval
Muslim thinkers, the scope of the Shari‘a was
sometimes extended to include divine categorizations
of human religious beliefs along with categorizations
of acts, alors qu’un Aba Zayd al-Qayrawani
distinguait déja entre un agir intérieur et un agir
extérieur également concernés par la Loi et que par
ailleurs, plus généralement, dans une perspective
a8‘arite, la classique obligation faite & tout musulman
de viser 4 la connaissance des wusil al-din rend la

question du rapport entre la Loi et le monde intérieur
du croyant particuliérement épineuse ; ou, p. 23, With
Juwayni and his disciple Ghazali, [the tendency to
construct the science (of usil al-figh) on the
Aristotelian model] goes hand in hand with an
incorporation of Aristotelian deductive logic into
theoretical jurisprudence, alors que, malgré le
témoignage d’Ibn Haldin, les écrits de Guwayni ne
permettent guére d’associer son nom 2 celui de Gazali
sur ce point.

BCAI 11 (1994) B.G. Weiss: The Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Din al-AmidT, recensé par E. Chaumont

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

longuement et minutieusement abordés sous la forme, le plus souvent, d’une paraphrase de I’/hkam
suivie de quelques commentaires du cru de I’A. La matiére abordée est tellement vaste et riche
qu’il serait vain de chercher ici & donner ne serait-ce qu’un apergu de la teneur de ces différents
chapitres. Un regret néanmoins qui concerne en réalité I’ensemble de cet ouvrage : I’A., poussant
sans doute un peu trop loin le choix qu’il fit de s’en tenir 3 I’étude de la pensée d’al-Amidi, n’a
jamais cru nécessaire de vérifier les sources de ce dernier. Quand, sur telle question, al-Amidi
affirme s’opposer ou se rallier a tel auteur ou 2 telle obédience, nous sommes priés de ne pas faire
preuve d’esprit critique et de contenir notre curiosité. Ce faisant, I’A. s’est en fait volontairement
privé des enseignements de nombreuses sources disponibles qui, souvent, auraient pu 1’aider, et
nous aider, 2 mieux comprendre les enjeux et le fond des débats dans lesquels intervint al-Amidi, et,
partant, sa pensée elle-méme. Les troisieéme et quatrieme parties de I’ouvrage traitent, d’une part,
des mugtahid-s, des muftis et du profane et de leur situation respective face a la Loi, a sa
compréhension et a son application (Mujtahids, Muftis and Commoners, p. 681-728), et, d’autre part
des régles de prévalence a appliquer en cas de contradiction apparente entre différentes preuves
1égales (The Weighing of Conflicting indicators, p.729-738). Enfin, un trés court épilogue
(p. 739-745) vient clore les débats; ’A. y expose différentes convictions siennes relatives a
I’éventuelle pérennité et utilité de la pensée d’al-Amidi dans le monde musulman contemporain.

En bref, un livre-événement dont nous étions plus d’un a guetter la parution, fruit du travail
d’un pionnier dans un domaine ol beaucoup reste a faire — aujourd’hui un peu moins — mais un
livre aussi dont on regrette d’autant plus amérement qu’il ne soit pas ce que de toute évidence il
aurait pu étre.

Eric CHAUMONT
(CNRS - IREMAM, Aix-en-Provence)

Maxime RODINSON, L’Islam : politique et croyance. Fayard, Paris, 1993. 333 p.

Maxime Rodinson fait paraitre simultanément chez le méme éditeur deux ouvrages tournant
autour des formations ou des mouvements idéologiques, selon ses propres expressions.

Plus général, le premier ouvrage s’efforce de montrer la permanence de I’action des idées qui,
De Pythagore a Lénine, ont mobilisé des unités sociales de toutes tailles et de tous genres, réformant
ou révolutionnant les histoires régionales ou plus universelles. Les idées liées & I’islam forment
ainsi un exemple particulier d’une loi beaucoup plus générale sur I'impact des idéologies dans
I’évolution des sociétés humaines. C’est I’objet du deuxiéme ouvrage, qu’on analyse ici.

Au cinéma on parlerait de montage. En effet, le lecteur se trouve en face d’un ensemble
d’articles publiés par ailleurs et devenus, pour I’occasion, chapitres d’un livre. L auteur s’explique
dans 1’avant-propos sur les impératifs du métier de penseur et d’écrivain dont la résultante, de nos
jours, exprimée en termes de temps disponible, favorise plus I’écriture d’articles que de livres.
L’homogénéité de I’ensemble est remarquable sur le plan du contenu et de la permanence des
théses défendues. Plutét qu’une progression linéaire qu’aurait peut-&tre apportée un ouvrage, le

BCAI 11 (1994) B.G. Weiss: The Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Din al-AmidT, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



