6 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

depuis que Labov a récupéré la grammaire générative); par I’affiliation aux mémes structures
universitaires et de recherche, qui, sous I’apparente diversité, ne saurait masquer qu’elles ont un
centre de gravité exclusif : I'université de Paris VII. Si j’ai souligné par deux fois exclusif, c’est
qu’il n’y a qu’un pas d’exclusif a exclusive, que nos collégues franchissent, en « néantisant » les
autres, qu’ils ignorent (que cette ignorance soit réelle ou feinte), ou pis « satanisent », en en
proposant une représentation fallacieuse, ayant pour seule fonction de leur permettre, en 8’y opposant,
de se poser. Ce faisant, ils poursuivent, dans ce minuscule canton du savoir qu’est la linguistique
arabe, une tradition, trés frangaise hélas !, de sectarisme intellectuel, illustré(e) naguére, outre la
linguistique générative, par la psychanalyse lacanienne ou la sociologie et I’historiographie marxistes.
Comment nos collégues, sinon par l’effet d’une «indifférence terriblement autiste » 13,
n’apergoivent-ils pas qu’en se fermant aussi résolument aux autres, ils s’enferment dans un ghetto
et, par suite, non seulement ne contribuent pas a 1’édification d’'une communauté scientifique digne
de ce nom, mais encore desservent leur propre cause ?

Pierre LARCHER
(Université de Provence et IREMAM)

Hammadi SAMMUD, al-Wagh wal-qafa fi talazumi I-turat wa l-hadata. Al-Dar al-tunisiyya
li I-nasr, Tunis, 1988 (collection ‘Alamat). 20,5 X 13 cm, 212 p.

M.H. Sammiid, professeur & 1'université de Tunis, est un spécialiste éminent de la rhétorique
et de la stylistique arabes. Sa thése sur la pensée rhétorique des Arabes, qu’il a présentée comme
un « projet et un protocole de lecture », fait autorité 4.

M.H. Sammiid connait aussi bien la linguistique occidentale. Le titre de son livre, L’envers et
Uendroit — De U'héritage et de la modernité dans leurs corrélations, est déja une allusion a la
définition célébre du signe linguistique comme « une entité psychique a deux faces ». Son titre est
aussi un titre figuré, wagh est « face », gafa est « nuque ». Et il avertit le lecteur du but de I’essai
qui lui est présenté, qu’explicite la bréve introduction (p. 5-7) : il n’y a d’autre porte sur le temps
que le temps ; héritage et modernité sont corrélés.

La premiére partie — p. 9-81 — est une lecture originale d’une « forme héritée », la magama,
illustrée par 1’étude de la magama madiriyya de Badi® al-Zaman al-Hamadani. Sont proposées
d’abord une analyse et des considérations, puis des hypotheses sur I’appréhension de ce texte.

Selon I'auteur, la magama serait apparue comme une bid‘a adabiyya, une nouveauté littéraire
en rupture avec tous les textes précédents. Sans doute. Au demeurant, il est clair que le sag‘ qui
caractérise la langue des magama est né de la structure syllabique de la langue. La langue en était

13. Cl. Lévi-Strauss, Tristes Tropiques, Plon, 14. Voir dans Bulletin critique, n° 1 (1984),
1955. p- 309-311, le compte rendu de Lakhdar Souami de
ce « livre a lire et a méditer ».

BCAI 11 (1994) H. Sammud: al-Wagh wal-gafa fi talazumi I-turat wa I-hadata, recensé par A. Roman

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 7

prégnante. Ses premiéres attestations sont donc trés anciennes. C’est son ancienneté qu’a tout le
moins atteste tel logion du Prophéte.

L’auteur découvre les caractéristiques de I’écriture de la magama dans le « principe de
récurrence » (‘awda) et le principe apparemment contradictoire de « mobilité » (tahawwul) d’ou
naissent les « structures contraignantes » du texte (bunan mulzima). Abt 1-Fath al-Iskandari, le
personnage hors norme, porteur de la magama, est « enfermé dans le texte d’ou il ne peut sortir,
son lieu de vie ». Quant & Isa b. Hidam, son office est d’inventer le principe un de chaque magama :
« Sa relation a al-Iskandari, sa fonction dans le texte sont ainsi exactement semblables & la relation
de la langue aux choses et 4 sa fonction sociale. »

Seules six des magama du recueil sont sans aucun vers. Remarquablement, cinq de ces six
magama ignorent le « théme de la quéte » (garad al-takdiya), autrement dominant.

Un autre théme récurrent est celui du commerce de ‘Isa b. Hisam avec le temps — « Ma
généalogie est entre les mains du Temps » —, qui le détermine comme un héros polymorphe et errant ;
ce qu’illustrent les métaphores, de 1’ombre, de la toupie, « Je suis la toupie du temps »...

Et dans un temps qui voit la défaite des valeurs, c’est 2 la langue qu’il revient de les secourir.

Les parcours de lecture du texte de la magama madiriyya sont repris dans de nombreux schémas
qui, s’ils formalisent clairement des analyses fines et exactes, ne leur donnent pas une valeur
supplémentaire, conceptuelle ou générale. Sont examinés particulierement le jeu des sons et du
sag® — effets de style et découverte —, le fonctionnement des pronoms, des voix, des lieux, de tel
coordonnant, le placement des circonstances dans les descriptions, les rapports de ’erreur et de la
vérité, le procédé de I'«enfilage » (tadmin), des « inflexions » soudaines (inirag mufagi’), de
Pouverture du texte sur lui-méme...

La lecture proposée par H. Sammid est riche en apercus. La sensibilité de ’auteur au texte, sa
connaissance des procédés d’écriture dans leur diversité forcent 1’adhésion.

La recherche qu’un autre chercheur, Madame Katia Zakharia, a menée indépendamment — elle
a €crit une grande et belle thése sur les Magama d’al-Hariri ° —, coincide sur plusieurs points avec
celle de H. Sammad. Dans I’hypothése, différente, de Madame Katia Zakharia — elle tient les magama
pour une réflexion pénétrante sur « I’éthique de la parole » —, le discours rapporté est une mise en
texte du « discours clos », un discours qui ne laisse d’alternative a 1’autre que la « chosification »
ou la violence : la « chosification » signifiée par la phrase, ya aba [-fathi l-madirata, dans la
conclusion de la magama, et aussi par la réaction des enfants prenant le nom madira pour le lagab
d’Abu 1-Fath al-Iskandari ; la violence, dans la réaction brutale de celui-ci, exaspéré.

La deuxieéme partie de I’essai — p. 83-182 —, « Le verbe dans la langue » (al-fi‘l fi I-luga) est un
panorama critique, nourri, de la rhétorique et de la stylistique occidentales dans leur ensemble, de
la « stylistique de 'expression » (uslibiyyar al-‘ibara) ou « stylistique de la langue » (uslubiyyat
al-luga) — un écho aussi du Kitab al-badi‘ d’'Ibn al-Mu‘tazz ? — 4 la « stylistique de I’individu »
(uslubiyyat al-fard), a la « stylistique structurale » (al-uslibiyyat al-binyawiyya). ‘

L’auteur, dans cette partie, dit ses difficultés de traduction des concepts occidentaux, critique
la traduction par tel devancier arabe de tel passage de P. Guiraud. C’est par idrik et iltigar, ensemble,

15. Les Magama d’al-Hariri — Itinéraire d’un héros imposteur et mystique : Abi Zayd as-Sarigi
(Lyon IT — 1990).

BCAI 11 (1994) H. Sammud: al-Wagh wal-gafa fi talazumi I-turat wa I-hadata, recensé par A. Roman )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

qu’il traduit « perception »; par ta’wil et ta‘bir, ensemble, qu’il traduit « herméneutique ». Et il
souligne lui-méme que sa traduction de « signification » par ma‘nd, de « signifiance » par madlul
sont des traductions d’attente, indissociables de leurs contextes.

Une annexe présente, pour la commodité du lecteur, le texte de la magama madiriyya avec
I’annotation de 1’édition exemplaire du Sayh Muhammad ‘Abduh.

Le lecteur aura donc trouvé dans la premiére partie de cet essai une étude intelligente, avertie,
stimulante, des maqgama et, dans sa deuxiéme partie, une introduction en arabe, documentée et
raisonnée, 4 la rhétorique et a la stylistique occidentales.

André ROMAN
(Université Lumiere, LYON II)

Suzanne PINCKNEY STETKEVYCH, Abii Tammam and the Poetics of the ‘Abbasid Age.
Brill, Leiden, 1991 (Studies in Arabic Literature — Supplements to the Journal of
Arabic Literature, volume XIII). 16,5 x 24,5 cm, VIII + 404 p.

Trois parties constituent cet ouvrage : premiére partie : Abii Tammam and the Arabic critical
tradition (p. 3-106) ; deuxiéme partie : Panegyrist to the Caliphal Court (p. 109-235) ; troisieme
partie : Aba Tammam and the Arabic Anthology (p. 239-356). Les pages 357-391 contiennent un
appendice avec les textes arabes cités.

Les trois parties sont présentées comme indépendantes, chacune étant précédée d’une
introduction et se terminant par une conclusion. Cette organisation de 1’ouvrage tient, du moins en
partie, au fait que les trois parties reprennent des travaux de 1’auteur déja publiés. Ainsi, le premier
chapitre, « A Reformulation of Badi‘ », reproduit presque verbatim I’article « Toward a Redefinition
of “ Badi” Poetry », paru dans Journal of Arabic Literature, 12 (1981), 1-29 ; des cinq poemes
d’ Ab@l Tammam traduits et analysés dans la deuxieéme partie, deux 1’avaient déja été dans I’article
« The ‘Abbasid Poet interprets History : Three Qasidahs by Abti Tammam », dans Journal of Arabic
Literature, 10 (1979), 49-64 ; le ritd’ de Ta’abbata Sarran traduit et analysé au chapitre onze
(troisiéme partie) suit de prés Darticle « The Ritha’ of Ta’abbata Sharran. A study of Blood-
Vengeance in Early Arabic Poetry », Journal of Semitic Studies, 31 (1986), 27-45.

L’auteur fait évidemment mention de ce fait (mais seule la confrontation directe des textes
permet d’apprécier I’ampleur des reprises), mais 1’aspect négatif le plus sensible de cette méthode
de composition de 1’ouvrage est une impression de fragmentation et de manque de développement
unitaire, comme si les idées qui ont été A 'origine des premiers travaux, et que I’auteur développe
dans les trois parties, demeuraient cristallisées dans les limites de leur premiére formulation, méme
élargies, séparées les unes des autres, et n’arrivaient pas a se fondre dans un discours
congu globalement.

11 s’agit d’un ouvrage qui contient plusieurs idées intéressantes, des points de vue originaux,
des formulations heureuses d’idées qui ne sont peut-&tre pas complétement nouvelles, mais qui

BCAI 11 (1994) H. Sammud: al-Wagh wal-gafa fi talazumi I-turat wa I-hadata, recensé par A. Roman

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



