1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 43

de son expansion au Maghreb en général. I est étonnant de constater que d’autres savants, 2 la
méme époque et dans le méme pays, qui avaient commencé par s’inspirer de Malik, suivant les
grandes lignes de son enseignement, finirent par prendre leurs distances vis-a-vis du maitre de
Médine, comme al-Layt Ibn Sa‘d, le plus grand savant d’Egypte au II¥/VIII® siécle et méceéne des
hommes de science en Egypte (et donc aussi de son ami, et seconde autorité 3 c6té de lui, ‘Abd Allah
Ton Lahi‘a). Bien que cet Ibn Sa‘d ait été une autorité incontestable, et sans aucun doute 1’éminence
grise (« le prince non couronné »), il n’a survécu plus tard ni en Egypte ni au Maghreb. Le secret
du succes de Malik contre Ibn Sa‘d semble résider dans ce que les bibliographes dirent a ce sujet :
personne ne s’engagea vraiment pour le défendre, alors qu’Ibn Wahb, et d’autres aprés lui, le firent
pour Milik. A quoi s’ajoutérent d’autres facteurs qui firent se répandre le malikisme dans cette région
du monde musulman.

Les textes arabes sont présentés trés proprement, avec un minimum d’erreurs (d’impression !),
ce qui est un tour de force de la part de M. Muranyi qui mérite toutes louanges pour cette entreprise
si courageuse. Son travail est un exemple de 1’apport plus que positif de I’orientalisme en Europe,
dans la sauvegarde du patrimoine culturel de 1’islam en général, et dans sa diffusion a travers le
monde, apport qu’on aimerait voir mieux apprécié dans certains milieux orientaux. N’est-ce point
le meilleur c6té de notre dialogue entre le Nord et le Sud ?

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Stefan WENINGER, Qanda‘a (Geniigsamkeit) in der arabischen Literatur, anhand des Kitab
al-Qanad‘a wa-t-ta‘affuf von Ibn Abi d-Dunya. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1992
(Islamkundliche Untersuchungen 154). 15 x 22,5 cm, 308 p.

De toutes les théses de doctorat publiées ces derniéres années par Klaus Schwarz Verlag,
celle-ci, soutenue 2 Munich en 1991, est probablement 1’une des meilleures, en tout cas 1’une des plus
impressionnantes par le volume d’informations qu’elles contient, I’ampleur de la documentation
qu’elle met en ceuvre, le souci d’exhaustivité qui I’anime de bout en bout. Conduite, par ailleurs, avec
une parfaite maitrise, clairement écrite, clairement structurée, ¢’est réellement un modéle du genre.

Ces qualités, typiques de tout bon travail universitaire, se remarquent ici d’autant plus que le
sujet traité — pour mon goiit, du moins — est d’assez faible intérét. 1l s’agissait, comme I’'indique le
titre, d’€tudier le théme du « contentement » — ¢’est-a-dire : le fait de se contenter de ce que l'on a;
Je ne vois malheureusement pas de meilleur terme en francais — 2 travers la littérature arabe partir
du K. al-Qana‘a wa I-ta‘affuf d'Ton Abi I-Dunya (m. 281/894). Théme rebattu s’il en est, ol la
« sagesse » islamique rejoint I'immémorable sagesse des nations, et aussi peu excitant que possible.
N’y a-t-il pas, en vérité, quelque disproportion entre la minceur du sujet et I’énorme appareil
d’érudition que lui a consacré St. W. ? On peut se le demander... Mais enfin rien n’est inutile.

L’ouvrage comprend essentiellement trois parties (la quatriéme, fort bréve, n’étant qu’une
sorte de conclusion générale). La premiére (12-60) expose les résultats d’une minutieuse enquéte

BCAI 11 (1994) St. Weninger: Qana‘a (Genligsamkeit) in der arabischen Literatur, anhand des K. al-Qana‘a wa-t-ta‘affuf von I_bn AbT d-Dunya, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

philologique sur les diverses significations possibles, en arabe classique, de la racine QN (certaines
de ces significations étant cependant éliminées d’emblée, celle notamment en vertu de laquelle un
« voile » se dit gina® ou migna‘a). L’ auteur aligne a cette fin pas moins de 406 citations (!), tirées
d’un nombre considérable de textes de toute sorte (hadith, littérature pieuse ou édifiante, littérature
profane, textes philosophiques), et classées par ordre des paradigmes: formes verbales puis
nominales ; formes simples puis dérivées. Trois conclusions en ressortent :

1) La signification de loin la plus fréquente, et toujours vivante aujourd’hui, est celle précisément
que recouvre le substantif gana‘a dans le titre de I’ouvrage d’IAD : « se contenter de, se satisfaire
de » ; le verbe simple est vocalisé, dans ce cas, gani‘a/yagna‘u ; deux noms verbaux possibles,
gand‘a et quni‘, de sens identique, sauf que le premier est le plus solidement établi dans cette
acception, I’autre n’étant plutdt qu’un substitut occasionnel.

2) Le méme verbe gani‘alyagna‘u au sens — toujours en usage, également — de « étre convaincu
de » (et, a la IV® forme, « convaincre ») est, a 1’époque classique, d’'un emploi beaucoup plus
restreint, limité a une certaine littérature : traductions du Nouveau Testament et textes philosophiques
(traductions d’ Aristote, de Galien ; traités de Farabi, Razi/Rhazés, Ibn Rusd). Ce second sens, selon
St. W., s’explique aisément a partir du premier : « étre convaincu » par quelqu’un revient & « se
contenter » des arguments, des raisons qu’il invoque.

3) Tout autre est un homonyme, ou quasi-homonyme, de gani‘a, vocalisé, lui, gana‘a/yagna‘u
(nom verbal unique : gunu), et qui signifie « mendier, quémander, s’abaisser 4 demander (qqc a
qqn) ». Un exemple s’en trouve dans le Coran pour ceux, du moins qui comprennent ainsi :
at‘imit [-qani‘a (22, 36). D’emploi relativement rare & 1’époque classique, et totalement disparu
aujourd’hui, cet homonyme de gani‘a permet de plaisants jeux de mots opposant notamment gand‘a
(au sens 1) et quni® (au sens 3) ; plusieurs formules d’invocation consistent & demander & Dieu la
premiére chose (savoir se contenter de ce qu’on a) afin d’éviter la deuxieme (solliciter autrui).
De l'un a I’autre il y a une sorte de contradiction, et de fait les lexicographes ont estimé devoir
ranger le couple gani‘a-gana‘a, en dépit de la différence de vocalisme, au nombre des addad.

La seconde partie (61-199) — de loin la plus longue, et celle ot plus particulieérement 1’érudition
de I’auteur brille de tous ses feux — est une présentation et une analyse du K. al-Qand‘a d’Ibn Abi
I-Dunya. Aprés un premier chapitre sur I’ceuvre d’IAD en général (avec, en particulier, la liste
compléte des ouvrages actuellement imprimés — beaucoup sont d’édition tres récente), St. W. donne
la description des deux manuscrits de Damas, tous deux incomplets malheureusement, puis de la
version abrégée du Caire (celle sur laquelle est fondée 1’édition de Magdi al-Sayyid Ibrahim, Le
Caire, 1989) ; il dresse, et commente dans le plus extréme détail, la liste des transmetteurs du livre
(66 1), depuis le tout premier, ‘Al b. al-Farag al-‘Ukbari, disciple immédiat d’TAD (dates inconnues),
jusqu’a Burhan al-din al-Kurani (m.1101/1690) — a noter, dans cette liste, les noms d’Ibn Qudama
al-Magdisi (n°27), Ibn al-Gawzi (n°32), Ibn ‘Asakir (n°35), Ibn Hagar (n°53). Sont ensuite
examinées les sources du K. al-Qand‘a, & savoir les autorités de qui IAD dit tenir directement les
« traditions », qu’il rapporte : St. W. retient parmi elles 18 noms — ceux qui reviennent le plus
souvent —, chacun d’eux faisant a son tour I’objet d’une fiche d’identité extrémement fouillée. Puis
on passe au contenu du livre.

Comme le rappelle au départ St. W., tous les ouvrages d’TAD se ressemblent. Quant au contenu, il
s’agit toujours de littérature édifiante, parénétique. Quant a la forme, tous sont composés sur le modele

BCAI 11 (1994) St. Weninger: Qana‘a (Genlgsamkeit) in der arabischen Literatur, anhand des K. al-Qana‘a wa-t-ta‘affuf von lbn Abi d-Dunya, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 45

des recueils de hadiths appelés musannaf-s (comme le sont, par exemple, les deux Sahih-s de Buhari et
Muslim), sauf qu’en I’occurrence les hadiths prophétiques sont loin de constituer I’unique matériau ; a
coté d’eux figurent soit des sentences attribuées 4 tel ou tel prophéte, soit des anecdotes mettant en scéne
des Compagnons, tel ou tel des quatre premiers califes, des ascétes, soit encore des citations poétiques.
Ces « traditions » de diverses provenances sont regroupées par sujet (c’est ainsi que le K. al-Qand‘a est
divisé en six chapitres, chacun doté d’un titre) ; elles sont chaque fois précédées d’un isndd complet ; elles
sont livrées telles quelles, alignées 1’une apres I’autre, sans introduction ni commentaire. Ibn Abi I-Dunya
n’est rien de plus qu’un compilateur, rien n’est de sa plume sinon les titres.

Le théme central de I’ouvrage ici étudié — ou plutdét ’'un des deux thémes dominants — est
donc celui du « contentement » : chacun doit se contenter de ce qu’il a ; autrement dit, se garder de
toute convoitise (fama‘, hirs) ; pratiquer le « non-espoir » vis-a-vis des biens d’autrui (al-ya’s ‘amma
fi aydi l-nas) ; plus largement, modérer ses désirs (al-igmal fi I-talab), se contenter du strict
nécessaire, car la est la vraie richesse, celle qu’on ne risque pas de perdre (al-agna huwa l-agna®) ;
tout cela étant fondé€ sur le principe, garanti par le Coran, que de toute fagon Dieu assure a chaque
€tre sa subsistance (rizg). Le second théme dominant, connexe du précédent et second élément du
titre (la méme association d’idées se retrouve chez Ibn Qutayba), est celui du ra‘affuf, entendez :
al-ta‘affuf (ou isti’faf) ‘ani l-mas’ala, « s’abstenir de demander [3 autrui] » — autrement dit, le
contraire du qunit‘ entendu au sens 3! -, sauf, bien slr, en cas de nécessité majeure. Une telle
recommandation, dans la sphére islamique, n’a rien pour surprendre, on la retrouve trés réguliérement
— rappelle St. W. — dans les recueils de hadiths, dans les chapitres relatifs 4 la zakar : autant il est
bon de donner, autant il est inconvenant de demander. Mais ¢’est peut-étre aussi et surtout la fierté
arabe qu’il faut voir sous cette régle de conduite, I’accent étant mis souvent sur le « déshonneur »
qu’il y a a quémander (dill al-su’al, dull al-quni‘). C’est A Dieu seul, en vérité, que ’homme doit
demander, devant Lui seul qu’il doit ainsi s’humilier, 2 Lui seul qu’il doit s’en remettre pour la
satisfaction de ses besoins (ce qu’IAD appelle inzal al-haga bi-llah).

Tels sont les themes repris ad nauseam dans les six chapitres du K. al-Qana‘a. Ces six chapitres,
St.W. les analyse méthodiquement, minutieusement (en se limitant, tout de méme, & un certain choix
de « traditions »), sans nous épargner aucune variante, et avec un luxe inoui de références en paralléle.

Dans la troisieme partie enfin (200-231), St. W. fait le recensement de tous les ouvrages
traitant peu ou prou de la gand‘a dans la littérature arabe classique : monographies sur ce sujet
(outre celle ’IAD, la plus ancienne, St. W. en dénombre quatre, dont celle, la plus récente,
d’al-Qurtubi, le commentateur du Coran), littérature d’adab (18 noms, dont ceux, notamment, d’Ibn
Qutayba, Ibn ‘Abdrabbih, Ta‘alibi, Mawardi), anthologies poétiques, recueils de hadiths, « divers »
(dont I'Thya’ de Gazali). On voit que, décidément, rien n’a été oublié.

Quelques menues remarques. P. 16, § 10, le deuxiéme mot du vers d’ Abi Du‘ayb est lu tami‘ar®,
alors que p. 185 et 232 on lit ragibar™ : erreur ou variante ? P. 25, § 115, lire sans doute gunni‘a au
lieu de gani‘a. P. 177, au lieu de la tatba‘ii fi I-rizgi abdanakum, « ne suivez pas vos corps (?)
propos de [votre] subsistance », ne pourrait-on pas lire : la mut‘ibii, « ne fatiguez pas » ? P. 206, les
Sunan de Daraqutni ne font pas partie des six livres « canoniques » de hadiths (lire : Nasa'1).

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

BCAI 11 (1994) St. Weninger: Qana‘a (Genlgsamkeit) in der arabischen Literatur, anhand des K. al-Qana‘a wa-t-ta‘affuf von lbn Abi d-Dunya, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Bernard G. WEISS, The Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of Sayf
al-Din al-Amidi. University of Utah Press, Salt Lake City, 1992. 745 p.

La somme consacrée & la pensée juridique d’al-Amidi (m. 631/1233) que présente Bernard
G. Weiss est I'un de ces ouvrages dont il est particuliérement délicat de rendre compte tant sa
lecture suscite des impressions contradictoires. D’une part, le seul objet du livre force 1’intérét et
la curiosité ; pour la premicre fois dans les annales des études islamologiques, voici un exposé
sérieux, fondé en lecture approfondie et exhaustif de la pensée juridique d’un des plus usiilistes
qu’ait connu ce légalisme qu’est I'Islam. Signalons d’emblée que, rien qu’a ce titre, The Search for
God’s Law peut déja étre considéré comme un livre dont la lecture, aussi difficile soit-elle, s’impose.
Il s’agit assurément 1 de I’ouvrage le plus achevé ayant jamais été rédigé sur la science des usul
al-figh. D’ autre part, la forme que I’A. a choisi de donner & sa présentation de la pensée légale
d’al-Amidi parait aberrante au regard, d’une part, de la fin qu’il s’était fixée — on y reviendra —, et,
d’autre part, et c’est plus grave, des exigences les plus élémentaires requises pour une publication
scientifique. Etablir une bibliographie, dresser des index ne sont certainement pas des tédches
particulierement gratifiantes pour un auteur mais elles sont indispensables pour que le lecteur
puisse faire le meilleur usage du livre qu’il tient entre les mains. Le livre de B.G. Weiss est
dépourvu et de I'un et des autres et c’est incompréhensible. Signalons néanmoins que la table des
matieres (Contents, p. VII-XVIII), trés détaillée, pourrait a la rigueur expliquer 1’absence d’index
thématique (rien, en revanche, ne vient pallier celles de la bibliographie — pas méme une
bibliographie strictement amidienne — et des autres index).

Comme l'indique lui-mé&me I’A., The Search for God’s Law a pour objet la pensée 1égale
d’al-Amidi envisagée en et pour elle-méme : ni le contexte historique ayant vu 1’émergence de
I’ceuvre d’al-Amidi, ni la place occupée par celle-ci dans la tradition des usil al-figh ne sont ici
sérieusement concernés. Perspective de travail qui est 4 mon sens 1égitime et que I’ A. justifie, avec
raison, par le fait que nos connaissances en matiére d’usil al-figh sont encore trop lacunaires pour
que I’on puisse se risquer a des lectures plus globales de I’ceuvre des usiilistes. Sur ce point, je ne
peux qu’abonder dans le sens de I’A. Reste a voir si, en définitive, il s’en est bien tenu a ce projet
et, surtout, s’il a choisi de lui donner la forme idoine.

Fruit d’une fréquentation de plus de vingt ans de 1’ensemble de I’ceuvre d’al-Amidi — ses
traités de kalam (1’Abkar al-afkar, inédit, et le plus bref Gayat al-maram fi ilm al-kalam, Le Caire
1971) et ses textes d’usil al figh (I'Ihkam fi usil al-ahkam, Le Caire 1914 et le Muntaha I-sul fi “ilm
al-usil, Le Caire s.d.)! — The Search for God’s Law se présente donc comme un exposé fidéle de
la pensée juridique d’al-Amidi, I’A. ayant le mérite et 1’honnéteté de s’attarder, dans une belle
préface (p. XIX-XXVI), sur sa propre situation d’interpréte vis-a-vis d’al-Amidi et de son ceuvre. Se
référant a H.-G. Gadamer, B.G. Weiss écrit : [ would insist that between me and my texts there has

1. B.G. Weiss ne parait pas s’étre intéress€ aux  son attention - mais qui I’est beaucoup moins
autres textes d’al-Amidi. Désintérét peut-étre légitime  s’agissant du K. al-gadal, ouvrage ressortissant 3 une
en ce qui regarde différentes ceuvres d’al-Amidi ayant  science dont I’objet est intimement 1ié aux usal al-
trait a la falsafa - discipline qui, on le sait, mobilisa  figh.

BCAI 11 (1994) St. Weninger: Qana‘a (Genlgsamkeit) in der arabischen Literatur, anhand des K. al-Qana‘a wa-t-ta‘affuf von lbn Abi d-Dunya, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



