1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 31

Ma hafiya a‘zam par « ce qu’il craignait le plus » au lieu de « ce qui est caché est pire ») les
passages traduits, judicieusement choisis pour illustrer les théses de I’auteur, le sont magistralement
et I’ouvrage est écrit dans un style alerte et dans une langue claire.

Dans le second cas — le ndtre — on ne manquera pas de soulever quelques questions : est-il
judicieux d’analyser une personnalité issue d’une culture autre a I’aide de concepts psychanalytiques
élaborés a partir de 1’observation de notre propre société et dont la validité universelle est loin
d’étre prouvée 7 L’ceuvre littéraire est-elle le simple reflet de la personnalité de 1’écrivain et de
son environnement ? Les personnages littéraires peuvent-ils &tre envisagés comme de simples
projections de I’auteur ? Le parti pris de B. Ryberg nous semble conduire 2 une fuite devant le
texte et, partant, 2 une méconnaissance, du moins partielle, des problématiques (qu’il s’agisse de
celles de la société égyptienne ou de celles de I'auteur et de son ccuvre), parce qu’il nie tout
relativisme culturel et évalue 'autre a la lumiere de criteres occidentaux supposés universels. 11
est significatif & ce titre que, mises a part quelques allusions, I’humour, souvent noir, la capacité
de rire de soi et des travers douloureux de la société dont il est issu, si fréquents chez Yusuf Idris,
sont enticrement passés sous silence. Le portrait de Nasser, de I’écrivain et des personnages
« révolutionnaires », tous mis sur le méme plan, n’aurait-il pas gagné a &tre nuancé, en prenant
en compte, outre celle de Vatikiotis, d’autres biographies de Nasser (celle de Lacouture et de
H. Haykal, par exemple) et d’autres études sur I'Egypte contemporaine ? La comparaison entre
Nasser et Idris sur fond de présupposés psychanalytiques est-elle bien sérieuse ? Comment expliquer
alors le respect dont Nasser a ioui non seulement en Egypte, mais encore dans le Tiers Monde ?
En somme, et tout en reconnaissant que cette monographie apporte de nombreuses données
nouvelles et suggere des pistes de recherche, on aurait souhaité plus de neutralité¢ et plus de
respect face a des problématiques qui ne sont pas européennes, mais égyptiennes et arabes.

Heidi TOELLE
(Université de Provence)

Tarih al-adab al-tinusi. Bayt al-Hikma, Carthage, 1989-1993. 15,5 x 24 c¢m, 6 tomes.

En 1985, dans le cadre de la jeune Académie tunisienne, M. Hammadi Sammoud lancait le
projet d’écrire une histoire de la littérature tunisienne. Le mérite de ce projet, qui met a contribution
une vingtainé d’universitaires, est d’étre le premier & vouloir étre exhaustif dans le temps (des
origines puniques a I’expression francgaise, en passant par le grec et le latin) et dans les genres
(théatre et littérature populaire eh dialectal). Pour le moment, seuls les quatre derniers siécles sont
couverts par les études.

Les deux premiers fascicules parus (al-Adab fi I-‘ahd al-muradi wa I-husayni, 1989 et 1990,
171 et 488 p.) vont de 1574, arrivée de Sinan Pacha a Tunis, & 1881, établissement du protectorat
frangais. Ils ont été préparés par ‘Ali al-Sanniifi, ‘Umar b. Salim, al-Hadi Hammiida al-Guzzi et Riyad
al-Marzigqi. Ils se présentent comme un manuel et comprennent trois parties. La premiére survole
les événements politiques et résume 1’évolution de la littérature (I, p. 10-58). La deuxiéme est un

BCAI 11 (1994) Collectif: Tarih al-adab al-tinusi, recensé par J. Fontaine
© IFAO 2026 BCAlen ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

petit dictionnaire bio-bibliographique des 34 principaux écrivains de cette époque (I, p. 59-148).
La dernicre partie est un choix de textes classés selon les auteurs retenus auparavant (11, p. 5-472).
Le lecteur trouve 1a le matériau essentiel pour aborder la littérature de ces trois siécles.

Dans le sixieme fascicule paru (Tdarik al-adab al-tinusi al-hadit wa I-mu‘dsir, 1993, 285 p.),
les auteurs abordent la période qui va du début de la modernisation du pays en 1860 jusqu’en
1985, date du projet. Les sept contributeurs ont revu les textes proposés par leurs collégues pour
tenter d’harmoniser leur démarche. On peut évidemment reconnaitre la griffe de chacun d’entre
eux, mais le contrble collectif permet d’obtenir une plus grande objectivité et de réparer des
oublis involontaires.

Le premier chapitre, de¢ Muhammad Salih al-Gabri (p. 9-38), englobe tous les genres de 1860
a 1920. Le choix des dates montre que 1’histoire de la littérature ne coincide pas tout a fait avec le
déroulement des faits politiques. Les commencements de I’imprimerie donnent un coup de fouet a
la production littéraire, qui restera longtemps caractérisée comme une littérature de presse. C’est
au début du vingtieme siécle qu’apparaissent la premi¢re piéce de théitre, le premier roman et le
premier poeme « moderne ».

Le deuxiéme chapitre, de Ga‘far Magid, traite de la littérature tunisienne entre les deux guerres.
Ce fut un 4ge de réve qui vit la parution de la revue al-‘Alam al-adabi regroupant les principaux
écrivains de I’époque. La nouvelle prend un élan décisif, et Sabbi reste le poete dont la renommée
franchit les frontieres du pays. La critique littéraire trouve justement sa place au milieu de la
production relativement abondante. Enfin, c’est juste avant la deuxiéme guerre mondiale que
Mahmid al-Mas‘adi écrit la plus grande partie de son ceuvre.

La période suivante s’ouvre en 1947 avec la parution de la deuxiéme série de la revue
al-Mabahit et se termine en 1969 avec 1’avant-garde. Il faut un certain nombre d’années apres
I'indépendance pour observer un véritable développement. Pour ce qui concerne la prose (Ahmad
Mammi, p. 60-83), les revues al-Fikr et Qisas jouent un role déterminant. C’est la tendance réaliste
socialisante qui domine le secteur, accompagnée d’un intérét pour I’histoire et la lutte nationale.
Face a ces ceuvres, la critique structuraliste ouvre des chemins nouveaux. Pour la poésie (Muhammad
Salih Ibn ‘Amor), les deux fréres Smadih donnent un élan particularisé aux thémes patriotiques,
avec la présence de la revue al-Nadwa. Apparaissent alors le courant néoclassique et la poésie
engagée dans l'entreprise collectiviste du socialisme.

La dernicre période va de 1970 a 1985. La nouvelle et le roman sont étudiés par Mahmiid Tarsiina
(p. 118-153). Si certains nouvellistes se situent encore dans la tradition, d’autres se plongent dans le
réel psychologique et social, fiit-il amer, tandis que les derniers font éclater toutes les formes sous
I’influence du Nouveau Roman. Le roman patriotique jouxte le roman social ou le roman d’idées. La
critique et le théitre sont traités conjointement par Ahmad Mamma et Mahmiid Tar§na. Si certains
chroniqueurs de presse regroupent leurs articles en volume, d’autres publient leur thése. Manifestement
les textes les plus significatifs sont influencés par I’enseignement de Tawfiq Bakkar. Une pléiade de ses
disciples ont leurs livres en librairie. Si quelques essais sont plutdt documentaires, d’autres se lancent
dans la théorisation. Le théatre est marqué par la diminution de I’emploi de 1’arabe littéraire au profit
de la langue tunisienne. D’autre part, la naissance du « Nouveau Théitre », premiére troupe
professionnelle privée, marque, par son sérieux et sa profondeur, les représentations des dix dernjéres
années. S’y manifestent un recours au patrimoine, une critique sociale et une propension a I’humour.

BCAI 11 (1994) Collectif: Tarih al-adab al-tinusi, recensé par J. Fontaine

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 33

La poésie d’avant-garde se veut sans entraves et casse tous les schémes connus (Muhammad Salih
Ibn ‘Amor, p. 181-206). Vers la fin des années du libéralisme économique, la revue al-Ahill@’ ouvre ses
portes a diverses tendances. Le courant réaliste subsiste a ses c6tés, tandis que la poésie cosmique
apparait aprés les événements sanglants de janvier 1978, sans oublier la veine patriotique toujours
existante.

La littérature populaire est présentée par Muhyi al-Din Hrayyif (p. 207-238) : épopée ou
hagiographie, 1égendes, chansons, proverbes et énigmes, poésie proprement dite (structure, thémes,
différences entre la ville et la campagne). Enfin, le dernier chapitre est réservé 2 la littérature
tunisienne en frangais (Jean Fontaine, p. 239-263) : littérature de description i partir des années
vingt, littérature de déchirement par la suite, avec les nuances a apporter selon que les poétes
vivent a I’étranger ou en Tunisie.

Ce sixieme fascicule est complété par deux tomes de textes respectivement sur la poésie
(Muhammad Salih b. ‘Amor, 1990, 352 p.) et sur le roman (Mustafa al-Kilani, 1990, 264 p.). Le
fascicule de textes poétiques ne comporte pas de table des matiéres ni d’index alphabétique, ce qui
est un inconvénient majeur pour ce genre d’ouvrages. Y sont présentés des poémes de 70 auteurs
classés dans I’ordre chronologique de leur date de naissance. Le fascicule sur le roman propose des
textes de 31 écrivains classés dans I’ordre chronologique du premier extrait choisi, ce qui peut
évidemment préter a confusion quant a I’évolution du genre. Comme pour les poétes, chaque
romancier est présenté bri¢vement.

A ces tomes normalement prévus dans le projet initial, 1’éditeur a cru bon d’ajouter un volume
d’études consacré exclusivement au roman (Mustafa al-Kilani : I§kaliyyar al-riwaya, 1990, 238 p.).
On sent un flottement dans la définition du corpus (19 titres cités dans la liste des sources et
seulement 16 romans présentés). Le plan du livre laisse apparaitre une disproportion entre les
parties (90, 50, 20, 5 et 15 pages). L’introduction fait le point des études sur le roman tunisien
parues au jour de la rédaction du travail (1987). Pour proposer une classification scientifique du
roman tunisien, I’auteur passe en revue 1’organisation de la narration entre I’extension de I’espace
et la mobilité du temps, les personnages entre le réel du moi et I’existence dans sa signification
socio-civilisationnelle et humaine, la tradition et le renouveau, le rapport a I’histoire, 1’identité
entre le réalisme et I’abstraction. Ceci 'autorise a diviser le roman tunisien en trois groupes
principaux (si ’on fait I’impasse sur les débuts jusqu’en 1956) : le « roman traditionnel » durant
les années cinquante et soixante, le « roman transition » des années soixante-dix, le « roman quéte »
a partir des années quatre-vingt. Dans I’ensemble de son ouvrage, il accorde une place de choix au
texte de Mahmid al-Mas‘adi Haddata Abi Hurayra qal, qu’il n’arrive pas a classer dans les
catégories que son analyse lui a permis de définir..

Comme on peut le constater, ce volume rajouté reste a part de I’entreprise. Malgré les inconvénients
du travail collectif, les fascicules parus de cette premiére histoire de la littérature tunisienne peuvent
désormais servir de référence et susciter des travaux complémentaires. Souhaitons que Bayt al-Hikma ne
tarde pas a publier les tomes manquants et qui concernent le passé plus lointain et souvent moins connu.

Jean FONTAINE
(IBLA, Tunis)

BCAI 11 (1994) Collectif: Tarih al-adab al-tinusi, recensé par J. Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No 11

‘Abd al-Hamid IBN HADUGA, Amtal gaza’iriyya. Al-gam‘iyya al-gazd’iriyya li-1-tufila
wa-‘@’ilat al-istiglal al-maggani, Alger, 1992. 22 x 23,5 cm, 330 p.

L’ auteur est I’'un des meilleurs romanciers algériens de langue arabe. Ce recueil compte 639
proverbes qui, dit le sous-titre, sont « couramment employés dans le village d’al-Hamrd’,
circonscription de Bordj Bou Areridj ». Ce village de Petite Kabylie situé¢ & 40 km & I’ouest du
chef-lieu et a2 40 km au nord de M’sila a la particularité d’étre « 100 % arabe, du moins par la
langue » et de se trouver non loin de zones berbérophones. Cette particularité ne se sent guere dans
les textes recueillis : il faut attendre le proverbe n® 106 pour trouver le premier mot berbére : #§assi
(« viande » en langage enfantin), ensuite le n® 163 contient le mot gartila (couverture, couvre-lit, tapis
de priére) qui est donné comme venant du berbere. Et c’est tout.

Mais ce village I’ayant vu naitre, I’auteur ne manque jamais de signaler toute expression
marquée, selon lui, au coin d’al-Hamra’ ! Ici (n° 74) c’est la présence dans le dicton d’un toponyme
tout proche de chez lui qui en authentifie la provenance ; l1a (n° 60 : « Nous avons perdu la voix a
[parler pour] ne rien dire »), ‘A.LLH. a personnellement connu le sage de la gama‘a 4 qui on le doit,
et le n® 98 se trouve & peu prés dans le méme cas. Mais la filiation la plus cocasse au village natal
est celle du n® 93 (« L’amour peut tomber sur branche séche ») qui ferait allusion & Layla, la femme
que Qays avait tant aimée qu’il en avait perdu la raison ; donc, selon cette riwdya tout a fait originale,
Layla était un laideron !

Pourtant « I’esprit de clocher » — si 1’on peut dire — ne I’empéche pas d’admettre et méme de
rechercher des parentés dans la sagesse arabe et notamment maghrébine. S’il va de soi que tel
proverbe évoqué est algérien, 1’auteur éprouve parfois le besoin de signaler qu’on trouve quelque
chose de semblable ailleurs. Le n°® 201 est I’occasion d’évoquer a la fois la variante tunisienne
(qu’on trouve dans le recueil du cheikh al-Basir al-Zarbini) et la variante marocaine (qui lui est
fournie par un hémistiche du cheikh ‘Abd al-Rahman al-Magdib). Cette derniére référence apparait
vraiment trés souvent et dans deux cas (n° 150 et 365), le proverbe donné n’est rien d’autre que Ia
reprise d’un hémistiche du malhiin marocain. L’auteur va méme jusqu’a classer les variations
« nationales » sur un méme théme : il estime 1’algérien n® 394 (« Ce qui est écrit sur la téte, ni
taleb ni amulette ne I’empéche ») moins fataliste que 1’égyptien et plus superstitieux que le tunisien.

Mais la poésie dialectale maghrébine — le malhiin — n’est pas le seul domaine auquel notre
auteur s’intéresse. L adab le plus classique lui permet de faciles et savoureux rapprochements avec
des pages entiéres du Magma® al-amral d’al-Maydani, du commentaire de la Hamdsa et de bien
d’autres recueils (cf. , notamment, p. 119-121) dont on trouve la liste en index. Il prend ainsi du
recul par rapport a al-Hamrd’ et, dés lors, peut se permettre de tout dire. Ainsi pour le n® 121
(« Hubz w-tiz ») qui s’emploie pour un homme qui a épousé une femme belle et riche, il s’excuse
ainsi : « Ce proverbe est obscene et vulgaire. J'aurais préféré ne pas le mentionner ici mais j'ai
craint de fausser la réalité sociale, et d’ailleurs dans les livres d’adab on trouve bien pis » (p. 69).

L’auteur veut en effet trouver dans ces maximes et dictons un certain reflet de la réalité
sociale. Nous avons surtout affaire 2 un milieu campagnard ot les bétes parlent (cf. p. 153), a une
philosophie paysanne (cf. n° 259 et le commentaire haut p. 113) et, éventuellement a une critique
du paysan citadinisé (cf. p. 124). Certains proverbes peuvent étre datés : le n° 539 est un écho de la
révolte malheureuse qui dressa en 1871 al-Muqrani contre 1’occupant frangais, le n° 54 atteste la

BCAI 11 (1994) Collectif: Tarih al-adab al-tinusi, recensé par J. Fontaine

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



