28 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

N

née en 1937, orthodoxe dont le pére était protestant, on a plutét affaire & une laique dont les
références chrétiennes sont rares. Au contraire chez une autre orthodoxe, Emilie Nasrallah, née en
1931, les citations de la Bible abondent dans ses douze livres — dont cinq romans - ; dans cette
ceuvre s’impose un rapport dialectique entre « village » et « émigration » : le premier avec ses
coutumes fustigées et sa pratique religieuse plus ou moins superstiticuse, c’est le contre-programme,
tandis qu’émigrer c’est fuir la mort, entreprendre une quéte, réaliser sa personnalité. C’est a4 peu
prés la méme critique d’une pratique religieuse routiniére ou hypocrite qu’on retrouve chez Rose
Ghorayb, née en 1909 et Georgette Hannouche. Suivent trois « écrivaines » publiant en frangais :
Lucie Soulchian, Myriam Antaki et surtout Evelyne Accad, née en 1943 a Beyrouth, professeur a
I'université d’Illinois, qui n’amenent pas J. F. a modifier 'impression qu’il retire de la lecture des
romanciéres chrétiennes s’exprimant en arabe. Chez les unes comme chez les autres nous sommes
loin de la problématique péché/salut qui 1’avait frappé chez les romanciers d’origine copte — des
hommes, serait-il bon de préciser.
Le livre s’achéve sur un index des noms propres.

Charles VIAL
(Université de Provence)

Brigitta RYBERG, Yisuf Idris (1927-1991), Identititskrise und gesellschaftlicher Umbruch.
Beiruter Texte und Studien, Band 41, Franz Steiner Verlag Stuttgart, Beyrouth, 1992.
24 x 17 cm, 226 p.

Sous le titre « Yusuf Idris — crise d’identité et bouleversement social », B. Ryberg tente une
analyse de la personnalité et de I’ceuvre de 1’écrivain égyptien. Le livre comprend cinq chapitres,
précédés d’un bref préambule et suivis d’un résumé, de la liste des ouvrages de Y. L., classés par
genres, d’une bibliographie et de quatre index.

Le chapitre I est consacré a ’examen de 1’état de la recherche concernant Y.I. L’auteur y
procéde a une analyse judicieuse de quatre des six monographies existantes (les deux autres lui
étant restées inaccessibles) et passe en revue un certain nombre d’articles d’orientalistes et de
critiques arabes avant de présenter son propre projet : essayer de mettre en relief le lien intime qui
existe entre biographie, arriere-fond historique et social, et ceuvre littéraire.

De I’avis de Ryberg, la personnalité de Y. I. est la conséquence de traumatismes d’enfance :
séparation prématurée d’avec les parents, manque d’affection maternelle, absence d’une image
positive du pére. Ryberg note que le probléme de la mére revient souvent en liaison avec I’incapacité
des héros & vivre une relation amoureuse satisfaisante, I’homme voyant dans la femme a la fois
I’amante et la mére et vivant les rapports hétérosexuels comme un inceste. Elle conclut que les
ouvrages dans lesquels Y. I. traite de la problématique de la mére peuvent étre considérés comme
une forme d’autothérapie.

A D’instar de ses prédécesseurs, Ryberg constate la place importante que les péres (réels ou
substitutifs) occupent dans I’ceuvre de Y. 1. Les ayant classés en deux catégories — peres despotes

BCAI 11 (1994) B. Ryberg: Yasuf Idris (1927-1991), Identitatskrise und gesellschaftlicher Umbruch, recensé par H. Toelle

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 1. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 29

et peres faibles —, elle affirme qu’ils ne peuvent qu’échouer face aux revendications de leurs fils
réels ou fictifs. Ceux-ci ne comprennent pas qu’ils doivent conquérir leur indépendance et qu’en
demandant au pere 1’autorisation d’étre eux-mémes, ils ne font que perpétuer leur dépendance a
son égard. Aussi, la confrontation avec le pére se traduit-elle, selon Ryberg, par des conflits
intérieurs qui frisent la schizophrénie.

Au chapitre 11l I’auteur examine ce qu’il advient chez Y.I. des systémes de valeur
traditionnels. Elle affirme que Y. I. s’en tient au r6le classique des deux sexes qui entretiennent
entre eux des relations sado-masochistes, Les histoires d’amour, souvent des relations interdites,
sont interprétées en termes de fuite devant la réalité. Y. 1. et ses héros, dit I’auteur, révent la
femme, la sacralisent ou I"humilient, d’ol leur incapacité a entretenir des relations avec une
femme réelle a travers laquelle ils visent & retrouver la symbiose originelle avec la mére. Les
déviations sexuelles assument, elles, selon Ryberg, une fonction de protestation qui n’est cependant
pas assumée de maniere consciente. L’homme reste ainsi prisonnier des normes sociales et d’une
existence aliénée.

En ce qui concerne la religion, I'auteur note que 1’islam n’est presque jamais abordé directement,
alors méme que les personnages ne sont pas des athées. Ils recherchent en revanche une instance
supérieure qui remplirait le vide provoqué par la perte de la religiosité traditionnelle et la trouvent
soit dans la femme, soit dans la science. Pronant, face a une religion restrictive, une sexualité
libérée, Y. I. fait de la femme I’émanation du divin et affiche sa foi sans borne dans le savoir
humain, en campant des scientifiques géniaux au pouvoir quasi divin. Malgré cette critique implicite
de la religion, Y. I. aurait intériorisé I’image de Dieu en qui il verrait une figure agrandie du pére,
a la fois symbole et instance médiatrice des valeurs sociales.

Le chapitre 1V traite de la relation de Y. I. 2 ’Egypte. Aprés avoir procédé a une périodisation
de I’ceuvre, Ryberg affirme que Nasser aurait servi & Y. I. de stimulus & la création. Avec lui, le
dernier espoir d’une issue meurt. D’oll « ’atmosphere de fin des temps » dans les ouvrages écrits
apres 1967. Suit un paralléle entre Nasser et Y. I. qui ont, aux yeux de Ryberg, des personnalités
analogues. Elle les présente comme des « nationalistes fanatiques » dont I’engagement politique
est essentiellement passionnel. Parallélement, Y. I. verrait en Nasser une figure du pére. Aprés 1967,
Y. L. aurait vacillé entre le désir de prendre ses distances et celui de reconstituer I’idole, se dispensant
de la sorte d’une réflexion sur les raisons réelles de la défaite.

L’auteur se penche ensuite sur le village égyptien. Elle note qu’aux descriptions réalistes des
années cinquante se substitue peu & peu, face a la ville, un village idéalisé. Bien que sa sympathie
aille aux pauvres et aux sans-terre, Y. I. ne s’intéresserait pas 4 eux en tant qu’individus, si bien
qu’ils « demeurent finalement une masse amorphe », simplement digne de pitié. Transplanté dans
la ville, le fellah est broyé, incapable qu’il est de surmonter le choc entre culture villageoise et
citadine. La ville offre en revanche une possibilité d’ascension sociale aux représentants de la
paysannerie moyenne. Mais il s’agit 1a d’une expérience ameére qui conduit a la perte de 1’identité.

Ryberg traite ensuite de '« intellectuel révolutionnaire » : le Hamza de Qissat hubb et le
Yahya d’al-Bayda’ sont, selon elle, des projections de Y.I. Elle voit en cux des adolescents
exaltés. Leur engagement est jugé compensatoire : ils voient dans le peuple et la patrie des
meres de substitution, fuient dans 1’utopie, échouent face a la réalité sociale et ne réussissent pas
a surmonter la contradiction entre leur désir de vivre un bonheur individuel et celui de se sacrifier

BCAI 11 (1994) B. Ryberg: Yasuf Idris (1927-1991), Identitatskrise und gesellschaftlicher Umbruch, recensé par H. Toelle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No 11

pour leur peuple. Le résultat en est un sentiment de culpabilité, typique du révolutionnaire
embourgeoisé et reflet de I’évolution de I’élite nassérienne. Enfin, la lutte de libération est vécue
comme une épreuve de virilité qui prédomine sur les motivations politiques et vise & éliminer
les tensions sexuelles. Quant au peuple et, notamment & la masse des ouvriers « radicalisés », il
représente aux yeux de Y.I. — jusqu’en 1967 au moins — un réel potentiel révolutionnaire en
méme temps qu’un potentiel d’agression dés qu’il échappe au contrdle des intellectuels. Dans
les faits, écrit Ryberg, Y. 1. ne tenait pas a une révolution dont il craignait qu’elle ne s’arrétét
pas a sa personne.

Enfin, Ryberg traite de ce qu’elle appelle « I’utopie de ’homme nouveau ». A la foi initiale en
la possibilité de réaliser une société basée sur la justice sociale, a la croyance en la bonté fonciére
de I’homme (Gumbhiriyyat Farhat) succéde un pessimisme croissant : dans les années soixante,
Y.I. tend a considérer toute forme de civilisation comme inhumaine (Sahib Misr). Dans
Mu‘gizat al-‘asr, le héros n’échoue plus face a la civilisation, mais face a la méchanceté de I’homme.
Enfin, dans al-Fardfir, Y. 1. met en scéne I’échec de tous les systémes politiques. Ryberg conclut
qu’en créant I’homme utopique, Y. . « pensait avoir résolu la contradiction entre individu et société ».

Le chapitre Vv, enfin, est consacré aux relations avec I’Occident, dans leur dimension politique
et culturelle. L’ auteur constate que le théme anticolonialiste occupe dans 1’ceuvre une part modeste.
Elle juge cependant que ce probléme est traité avec superficialité, tout en reconnaissant que le
colonialisme est vécu non seulement comme une injustice, mais encore, comme une humiliation
profonde qui ébranle I’'image de soi et entraine une crise d’identité. Pour compenser le sentiment
d’infériorité qui en résulte, Y. I. procéderait de diverses manieres : en héroisant le peuple égyptien,
en projetant ses propres complexes sur la civilisation occidentale ou sa propre crise d’identité sur
un européen (al-Sirr al-bati‘). Par ailleurs, I’individualisme européen est stigmatisé comme égoiste,
alors qu’il serait d’ores et déja partie intégrante du psychisme de l’intellectuel égyptien si bien
qu’il entrerait en conflit avec son moi collectif.

Sur le plan culturel, Y. I. aurait une attitude ambivalente : en effet, tout en se sentant des
affinités avec la culture européenne, il la refuse par crainte de perdre son identité culturelle propre.
Parallelement, il vise & créer une littérature nationale, authentiquement égyptienne. N ayant que
rarement théorisé la littérature, ses remarques demeurent « vagues, confuses et contradictoires ».
Ces contradictions résultent, selon Ryberg, du sentiment d’infériorité de la culture propre. C’est
ainsi que Y. I. porte un jugement négatif sur la littérature arabe contemporaine (2 ’exception de la
sienne propre), et garde une distance critique a I’égard de I’héritage classique. Il se réclame de la
tradition et de la littérature populaires, elles-mémes, a son avis, produits de I’inconscient collectif.
Enfin, il se considérerait comme seul capable de créer de la littérature populaire que d’autres ne
feraient qu’imiter. Ryberg conclut que Y. L. se prenait visiblement pour le formateur, I’interpréte et
le thérapeute de I’ame populaire égyptienne.

On lira cet ouvrage avec des yeux différents selon qu’on adhérera ou non au postulat de
départ d’aprés lequel la personnalité de Y. L. est la conséquence d’une schize fondatrice qui aurait
déterminé ses rapports a autrui, au monde et 2 ses personnages littéraires. Dans le premier cas, on
ne trouvera a cette étude que des qualités : une rigueur qui force ’estime, une excellente connaissance
de I'ccuvre de Yasuf Idris. A quelques rares exceptions prés (p.ex. la traduction du proverbe

BCAI 11 (1994) B. Ryberg: Yasuf Idris (1927-1991), Identitatskrise und gesellschaftlicher Umbruch, recensé par H. Toelle

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 31

Ma hafiya a‘zam par « ce qu’il craignait le plus » au lieu de « ce qui est caché est pire ») les
passages traduits, judicieusement choisis pour illustrer les théses de I’auteur, le sont magistralement
et I’ouvrage est écrit dans un style alerte et dans une langue claire.

Dans le second cas — le ndtre — on ne manquera pas de soulever quelques questions : est-il
judicieux d’analyser une personnalité issue d’une culture autre a I’aide de concepts psychanalytiques
élaborés a partir de 1’observation de notre propre société et dont la validité universelle est loin
d’étre prouvée 7 L’ceuvre littéraire est-elle le simple reflet de la personnalité de 1’écrivain et de
son environnement ? Les personnages littéraires peuvent-ils &tre envisagés comme de simples
projections de I’auteur ? Le parti pris de B. Ryberg nous semble conduire 2 une fuite devant le
texte et, partant, 2 une méconnaissance, du moins partielle, des problématiques (qu’il s’agisse de
celles de la société égyptienne ou de celles de I'auteur et de son ccuvre), parce qu’il nie tout
relativisme culturel et évalue 'autre a la lumiere de criteres occidentaux supposés universels. 11
est significatif & ce titre que, mises a part quelques allusions, I’humour, souvent noir, la capacité
de rire de soi et des travers douloureux de la société dont il est issu, si fréquents chez Yusuf Idris,
sont enticrement passés sous silence. Le portrait de Nasser, de I’écrivain et des personnages
« révolutionnaires », tous mis sur le méme plan, n’aurait-il pas gagné a &tre nuancé, en prenant
en compte, outre celle de Vatikiotis, d’autres biographies de Nasser (celle de Lacouture et de
H. Haykal, par exemple) et d’autres études sur I'Egypte contemporaine ? La comparaison entre
Nasser et Idris sur fond de présupposés psychanalytiques est-elle bien sérieuse ? Comment expliquer
alors le respect dont Nasser a ioui non seulement en Egypte, mais encore dans le Tiers Monde ?
En somme, et tout en reconnaissant que cette monographie apporte de nombreuses données
nouvelles et suggere des pistes de recherche, on aurait souhaité plus de neutralité¢ et plus de
respect face a des problématiques qui ne sont pas européennes, mais égyptiennes et arabes.

Heidi TOELLE
(Université de Provence)

Tarih al-adab al-tinusi. Bayt al-Hikma, Carthage, 1989-1993. 15,5 x 24 c¢m, 6 tomes.

En 1985, dans le cadre de la jeune Académie tunisienne, M. Hammadi Sammoud lancait le
projet d’écrire une histoire de la littérature tunisienne. Le mérite de ce projet, qui met a contribution
une vingtainé d’universitaires, est d’étre le premier & vouloir étre exhaustif dans le temps (des
origines puniques a I’expression francgaise, en passant par le grec et le latin) et dans les genres
(théatre et littérature populaire eh dialectal). Pour le moment, seuls les quatre derniers siécles sont
couverts par les études.

Les deux premiers fascicules parus (al-Adab fi I-‘ahd al-muradi wa I-husayni, 1989 et 1990,
171 et 488 p.) vont de 1574, arrivée de Sinan Pacha a Tunis, & 1881, établissement du protectorat
frangais. Ils ont été préparés par ‘Ali al-Sanniifi, ‘Umar b. Salim, al-Hadi Hammiida al-Guzzi et Riyad
al-Marzigqi. Ils se présentent comme un manuel et comprennent trois parties. La premiére survole
les événements politiques et résume 1’évolution de la littérature (I, p. 10-58). La deuxiéme est un

BCAI 11 (1994) B. Ryberg: Yasuf Idris (1927-1991), Identitatskrise und gesellschaftlicher Umbruch, recensé par H. Toelle
© IFAO 2026 BCAlen ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



