1994 VI. VARIA 243

(inédites) sont composées un peu apres 1150 de I’ere chrétienne. On a ainsi une idée plus précise
des régions touchées par ce mouvement zaydite qui contestait notamment la primauté absolue des
‘Alides sur la Communauté et que I’imam al-Mansir bi-11ah ‘Abd Allah b. Hamza détruisit dans les
années 1210. On trouvera de méme des indications sur les rares higra-s husaynites, ¢’est-a-dire de
la secte husayniyya, laquelle attend le retour de 1’imam al-Mahdi al-Husayn b. al-Qasim al-‘Iyani,
disparu en 1013.

Toujours a propos de higra, I'imam al-Mutawakkil ‘ala 1lah Ahmad b. Sulayman (1138-1171)
est connu comme le fondateur de celle de ‘“Amran, sur le wadi 1-Harid, dans le Gawf supérieur.
L’auteur de sa sira déclare que cette fondation répondait a une intention exprimée par I’'imam dans
sa jeunesse, comme le prouve un poéme qui exprime le souhait de « rassembler les musulmans
dans une higra a Nas$$an ou le gayl de ‘Amran » (p. 37) : ce poéme est I’'unique mention dans la
littérature islamique de 1’antique Ns?n (aujourd’hui al-Sawda’, important site archéologique du Gawf),
dont on ignorait la vocalisation. Quant aux ruines d’al-Muqaylid dans lesquelles al-Mutawakkil
¢tablit sa higra, ce sont celles du site appelé aujourd’hui Hizmat Abi Tawr (I’antique Mnhyt™). La
sira d’al-Mutawakkil donne ainsi d’intéressantes précisions toponymiques : ce sont la survivance
au XII° siecle du nom de Na$8an et le nom médiéval de Hizmat Abi Tawr (2 savoir al-Mugqaylid). De
plus, son emploi de “Amran amene a reconnaitre dans ce toponyme le terroir d’al-Mugaylid ou le
cours d’eau pérenne (gayl) qui arrose celui-ci, et non un nom de bourgade.

Un petit ajout, pour terminer, peut étre fait aux références données par Jonas C. Greenfield dans
sa contribution : la plus ancienne attestation de la racine RHN en arabe (disons plutét en vieil-arabe,
puisqu’il s’agit d’une langue qui différe notablement de 1’arabe coranique) se trouve dans I’inscription
de “Igl, découverte a Qaryat al-Faw et datée hypothétiquement du I°" siécle avant 1’ére chrétienne (mn
22" w-wny™ w-$ry” w-mrthn™, « contre n’importe qui de puissant et de faible, acheteur et preneur de
gages ») (A.F.L. Beeston, « Nemara and Faw », BSOAS 42 [1979], p. 1-6 ; Bulletin critique, n°2
[1985], p. 302-303).

Christian ROBIN
(CNRS, Aix-en-Provence)

Salma Khadra JAYYUSI (éd.), The Legacy of Muslim Spain. Brill, Leyde - New York -
Cologne, 1992, X1X + 1098 p. + 6 cartes et 23 photographies noir et couleurs.

L’¢tude de I’histoire et de la civilisation de 1’Espagne musulmane, pour lesquelles on devait
jusqu’a ces derniéres années, se référer a des travaux d’excellente qualité, mais relativement anciens
(Arte espaiiol hasta los almohades, de M. Gémez Moreno et Arte almohade, arte nazari de L. Torres
Balbas, parus respectivement en 1951 et 1949, Histoire de I’Espagne musulmane de Lévi-Provencal,
1950-1953, qui ne couvre que la période omeyyade), s’était déja trouvée actualisée par le manuel
rédigé par Rachel Arié (Espaiia musulmana, Barcelone, 1982). Elle vient de s’enrichir en peu de
temps, a I’occasion de la célébration du 500° centenaire de la chute de Grenade, de plusieurs ouvrages
qui ont I’ambition de donner une vue d’ensemble de ce moment particuliérement important et
brillant de 1’évolution de P’islam.

BCAI 11 (1994) S.Kh. Jayyusi (éd.): The Legacy of Muslim Spain, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 11 (199
© IFAO 2026

244 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

Outre le gros volume recensé dans cette notice, qui, sans exclure 1’histoire de I’art, se centre
davantage sur I’histoire politique, sociale, économique en faisant une part trés importante & ’histoire
culturelle, il faut mentionner deux ouvrages qui intéressent 1’histoire de 1’art et de la civilisation
matérielle : Al-Andalus. The art of islamic Spain, New York, 1992, publié en anglais et en espagnol,
dont je donne plus haut un compte rendu 3, et L’Architecture maure en Andalousie de Marianne
Barrucand et Achim Bednorz, ce dernier pour les photographies, paru la méme année en plusieurs
langues aux éditions Taschen de Cologne . On peut y ajouter, sur un aspect particulier mais
fondamental, I’apport juif a la civilisation hispano-arabe, le recueil intitulé Convivencia : Jews,
Muslims and Christians in Medieval Spain, édité aussi en 1992 4 New York par V.B. Mann,
Th. F. Glick et J.D. Dodds.

Pour m’en tenir pour I'instant au premier de ces ouvrages, il est tout & fait heureux que I’on
puisse disposer désormais de cette véritable « somme », qui se présente comme un bilan des études
hispano-arabes (ou andalouses, traduction imparfaite de 1’espagnol andalusi), financé par I’Aga Khan
Trust for Culture. 1."1dée premiere de I’entreprise et le mérite de son animation et de sa coordination
de bout en bout reviennent & Salma Khadra Jayyusi, qui a mis son activité enseignante et poétique
dans divers pays arabes et aux Etats-Unis au service du Project of Translation Jfrom Arabic (PROTA),
initiative destinée a promouvoir la culture et la littérature arabes. Elle met en évidence dans
I’introduction le soutien indispensable qu’elle a trouvé auprés d’Oleg Grabar, et le role de Chief
Consultant qu’a joué dans la réalisation de I’ouvrage Manuela Marin, directrice de la section de
philologie arabe du CSIC de Madrid, dont le nom apparait a c6té du sien sur la page de titre de
I’ouvrage.

Entouré de telles garanties, ce livre de prés de 1 100 pages apparait d’abord, quelles que
puissent étre les inévitables lacunes ou omissions qu’il sera sans doute possible d'y découvrir,
comme une impressionnante réussite. D’abord en ce qu’il rassemble des contributions de 42 auteurs,
représentatifs, je crois, d’une trés grande partie de ce qui s’est publié sur al-Andalus depuis quelque
trois décennies. On y note sans doute quelques absences, celles de R. Arié, de M. Barrucand, de
V. Lagardere, par exemple, pour ce qui concerne les auteurs de langue frangaise (Cl. Addas,
L. Bolens, P. Guichard, D. Urvoy, auxquels on peut ajouter la contribution originellement en frangais
de P. Chalmeta) ; on ne prendra pas ce volumineux recueil comme un « palmar&s » oll n’apparaitraient
que les meilleurs, mais plutdt comme une tentative de rassembler, comme son titre I’indique, un
vaste ensemble de contributions, accompagnées d’importantes bibliographies, sur pratiquement tous
les aspects de I’histoire et de la civilisation hispano-musulmanes. On peut certainement considérer
cet ouvrage comme une sorte de bilan des ¢tudes andalouses dressé au début de la derniere décennie
du XX° siécle, qu’il sera intéressant de comparer ultéricurement & 1’avancement de ces études.

Peut-étre la part des contributions originellement en arabe apparait-elle comme un peu réduite
(Jamal al-Din al-“Alawi, professeur d’histoire de la philosophie islamique a Fés sur « la philosophie
d’Ibn Rushd », et Mahmoud A. Makki, professeur de littérature andalouse au Caire, qui a rédigé la
synth¢se historique de plus de 80 pages qui ouvre 1’ouvrage). Quelques autres textes sont dus a des
auteurs anglo- ou américano-arabes (A. al-Azmeh, avec une intéressante contribution sur la pauvreté
de la vision historique et socio- ou ethnologique que les Andalous avaient de leurs voisins et

3. Voir p. 207 4. Voir p. 219 le C.R. de Lucien Golvin.

4) S.Kh. Jayyusi (éd.): The Legacy of Muslim Spain, recensé par P. Guichard
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 VI. VARIA 245

ennemis chrétiens du Nord de la Péninsule et A. Hamdani, qui présente une synthése équilibrée sur
les « antécédents islamiques » de la découverte de I’ Amérique, théme qui a pu donner lieu parfois
a de curieux « dérapages » scientifiques). S. Kh. Jayyusi, dans son introduction, rend hommage a
I'ccuvre du grand historien Ihsan ‘Abbas. D’autres chercheurs du monde arabe auraient sans doute
pu apporter une utile contribution & cette vision d’ensemble sur la civilisation andalouse, comme le
Marocain Mohammed Bencherifa, et sans doute plusieurs autres.

La perspective de I’ouvrage, qui se manifeste dans son titre et s’explique facilement, compte
tenu de la personnalité de sa coordinatrice, correspond bien au sentiment de nostalgie souvent
entretenu dans le monde arabe a propos d’al-Andalus. La prédominance des auteurs « occiden-
taux » a €quilibré le risque d’une assez vaine déploration d’un « paradis perdu ». Il s’agit
principalement d’Espagnols (F. Corriente, M. Cruz Hernéndez, M. de Epalza, A. Fernandez Puertas,
M.I. Fierro, E. Garcia Sanchez, L. Lépez Barralt, M. Lopez Gémez, J. Samsé, R. Valencia, J. Vernet,
M.J. Viguera) et bien s@ir d’ Anglo-Américains (on notera, entre autres apports, ceux de R. Boase,
P. Cachia, Th.F. Glick, O. Grabar, L.P. Harvey, J.T. Monroe). A c6té d’eux des chercheurs moins
connus pour I'instant comme O.R. Constable, qui présente un résumé de sa thése sur le commerce
en al-Andalus, et M. Fletcher, une lecture historico-anthropologique de la doctrine almohade.

Ce qui précede aura, je I’espere, donné un apercu de la richesse et de I'importance de ce gros
volume. II faudrait en reproduire la table des matiéres pour donner une idée exacte de son contenu,
et il ne me semble guére possible d’apporter une appréciation valable d’un ensemble de contribu-
tions dont beaucoup sortent du champ de ma spécialité. La dominante de ce recueil est littéraire et
culturelle, au sens large de ces termes. La premiére partie (p. 3-306), consacrée en principe a
Phistoire, est constituée, apres le rappel historique de M. Makki déja cité, par trois études sur
Cordoue, Séville et Grenade, suivies de mises au point sur les Mozarabes, les Mudéjars, les Juifs,
les Morisques, les aspects culturels tenant une grande place dans ces 300 premiéres pages, que
concluent les contributions citées précédemment sur 1’idéologie almohade, la vision des chrétiens
du Nord et I’arriere-plan islamique des grandes découvertes.

Plus de 350 pages (307-678) sont ensuite consacrées aux aspects proprement littéraires et
artistiques : maqgama, poésie, zagal et muwassaha, I’amour dans le Tawq al-Hamama, rapports entre
I’arabe et les langues et littératures romanes, musique, et six contributions consacrées a 1’architecture
et aux autres arts, avec un effort pour dégager Iesprit de I’art andalou (O. Grabar : « Two Paradoxes
in the Islamic Art of the Spanish Peninsula » ; J. Dickie : « Space and volume in Nasrid
Architecture » ; J.C. Biirgel : « Ecstasy and Control in Andalusi Art »). La philosophie et la pensée
religieuse occupent environ 150 pages (777-936) : étude d’ensemble par M. Cruz Herndndez, suivie
de six €tudes sur Ibn Rushd (J. al-‘Alawi), Ibn Tufayl (J.C. Biirgel), les ulémas (D. Urvoy), les
pratiques religieuses a I’époque omeyyade (M. Marin), les mouvements hérétiques (M.I. Fierro), le
mysticisme (Cl. Addas).

Une centaine de pages (937-1058) portent sur I’histoire de la science, de la technologie et de
Pagriculture, avec sept contributions sur les sciences naturelles et techniques (J. Vernet), les sciences
exactes (J. Samsé), les technologies hydrauliques (T.F. Glick), 1’agriculture (E. Garcia Sdnchez) et
les plantes utilisées pour I'industrie textile (L. Bolens), les jardins (J. Dickie) ; cette partie se
conclut par un chapitre sur les traductions, principalement celles du XII® siécle de ’arabe au latin,
par lesquelles la science et la pensée arabes pénétrérent en Occident. L histoire politique, sociale

BCAI 11 (1994) S.Kh. Jayyusi (éd.): The Legacy of Muslim Spain, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

246 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No11

et économique ne représente au total, outre la mise en place événementielle initiale, qu’une petite
centaine de pages sur I’histoire sociale (P. Guichard), la place de la femme (M.J. Viguera), I’histoire
économique (P. Chalmeta, et O.R. Constable dans la contribution déja indiquée sur le commerce).
Cette part assez modeste refléte bien la perspective que donnent encore actuellement, sur 1 histoire
et la civilisation d’al-Andalus, des sources et une historiographie qui privilégient fortement les
aspects culturels.

Dans cet intéressant panorama d’ensemble, ce qui concerne la vie courante, les réalités
matérielles, les campagnes, n’occupe qu’une place trop modeste. Une contribution porte sur « The
culinary culture of al-Andalus » (D. Waines), mais il s’agit de livres de cuisine, et I’on ne trouve
rien sur les ustensiles de cuisine et la céramique. Les travaux importants de M. Barcel6 et de son
équipe sur les systémes hydrauliques sont mentionnés dans la contribution de Th. F. Glick, mais
auraient sans doute mérité, compte tenu des interrogations et des débats qu’ils suscitent, une
contribution propre. Les trés importantes avancées de 1’archéologie musulmane en plusieurs points
de I’ancien territoire d’al-Andalus (par exemple les travaux de J. Navarro & Murcie, de M. Acién a
Malaga et Almeria, pour ne citer que quelques chercheurs espagnols), les recherches en cours des
historiens et des archéologues sur I’organisation du peuplement, et sur des sources jusqu’ici peu
exploitées comme les recueils de fatwd-s sont pratiquement absentes. Il est dommage qu’a c6té des
historiens de I’art, aucun archéologue n’ait apporté de mise au point sur I’état actuel des travaux
dans ce domaine et sur ce que 1’on peut en attendre pour une meilleure connaissance de la société
et de la civilisation andalouses. La cartographie finale est un peu sommaire ; le choix d’une vingtaine
de photographies en couleurs de monuments et d’objets qui ouvre ’ouvrage est sans doute
représentatif de 1’art andalou, mais sans surprises (la Mosquée de Cordoue, I’ Alhambra, la Tour de
I’Or, I’ Alcazar de Séville, un ivoire et un bronze du califat, une épée grenadine).

On conviendra volontiers que ces lacunes concernent une histoire en mouvement, en situation
de renouvellement rapide. Il n’aurait sans doute pas été facile de faire dans ces domaines un point
qui se serait trouvé rapidement dépassé. On ne boudera pas son plaisir & utiliser ce bel ouvrage, et
’on se félicitera de la parution de cet ensemble sans équivalent jusqu’ici sur I’Espagne musulmane.
11 est seulement un peu dommage que la perspective assez traditionnelle, plutdt « littéraire », qui a
présidé a son organisation et les quelques lacunes que 1’on vient de souligner Iui donnent le
caractere d’un bilan extrémement utile, trés complet en ce qui concerne la vie intellectuelle, mais
peut-&tre un peu figé, oit n’apparait presque pas tout un secteur de recherche actuellement tres actif
— le secteur archéologique — oll a commencé a se produire, et oll continuera certainement 2 se faire
dans les années a venir, un renouvellement important de nos connaissances.

Pierre GUICHARD
(Université de Lyon II)

BCAI 11 (1994) S.Kh. Jayyusi (éd.): The Legacy of Muslim Spain, recensé par P. Guichard

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 VI. VARIA 247

Mikel de EPALZA (éd.), La Rapita islamica : Historia Institucional i altres Estudis Regionals.
I Congrés de les Rapites de I’Estat Espanyol (7-10 setembre 1989). San Carles de la
Rapita, 1993. 24 x 17 cm, 360 p.

L’initiative d’un congrés sur les ribat-s (rapita, en catalan) émane d’un groupe de chercheurs
originaires de la petite ville de San Carles de la Rapita située sur la cote méditerranéenne, au sud
du delta de I’Ebre (province de Tarragone). Ce groupe — dont le nom, Arrels, signifie « racines » —
s’est donné comme but de retrouver le sens du mot rapita dans la composition de leur toponyme.
A partir de ces recherches préliminaires d’un niveau local, le groupe s’est d’abord intéressé aux
autres toponymes semblables de la région du delta de I’Ebre. On sait que cette région est le
carrefour des trois grandes régions historiques formant I’ancien royaume d’Aragon : la Catalogne
au nord, I’Aragon a I'ouest et Valence au sud. Les trés nombreuses vicissitudes vécues par cette
partie de la Péninsule justifient sans doute une recherche de 1'identité perdue.

En un deuxiéme temps s’est organisée 1’idée de réunir en un seul volume les recherches en
cours sur tous les anciens ribar-s de la péninsule Ibérique.

L’institution du ribat, on le sait, est non seulement étroitement liée 4 la foi musulmane, puisqu’elle
est un moyen de s’acquitter de ses devoirs en matiere de gihad ; c¢’est également une institution
étroitement li€e a I’expansion, puis, au-dela, & la consolidation des frontiéres, qu’elles soient terrestres
ou maritimes. Il est donc logique de trouver ces ribat-s dans les régions les plus éloignées du centre
du pouvoir, en bordure des marches. Aprés le premier siécle d’expansion musulmane, le gihad sous
forme de lutte directe avec 'infidele cesse ; le ribat répondra a cette absence en proposant une sorte
de « réflexion continue » sur le théme du gihdd dans laquelle se méleront mystique et religion, défense
de I’islam et élan spirituel. C’est ainsi que les Almoravides (al-murabitin) se lanceront i 1’assaut du
Maroc et de I’Espagne dans le but d’une rénovation religieuse.

Les premicres recherches systématiques sur les ribat-s d’Espagne ont été menées par Oliver
Asin (1928), Hernandez Jiménez (1939) et Torres Balbas (1948). Le présent volume, dirigé par
Mikel de Epalza (université d’Alicante), regroupe des communications de Dolors Bramon
(Barcelona), Manuela Marin (CSIC, Madrid), Manuel Espinar (Granada) et J. Abellan (Cadiz),
Ferhat Dachraoui (Tunis), Jemaa Cheikha (Tunis), Francesc Franco (Valencia), Grup d’Estudis
Rapitencs (La Rapita, Barcelona), Pedro Cano Avila (Sevilla), Alex Cervera et Lluis Millan (San
Carles de la Rapita), Carmel Biarnes (Asco), José Antonio Gomez Sanjuan (Vinaros), Albert Curto
i Homedes (Tortosa), Joaquin Nieto Moreno et Manuel Perez Tello (Granada) et F. Carles Guardia
(La Rapita).

Les diverses régions de la Péninsule ainsi que la Tunisie — avec les célebres ribas-s d’Ifrigiya
— sont donc assez bien représentées. Les communications sont de nature trés variées, puisqu’on y
trouve aussi bien des discussions d’ordre étymologique que des recherches archéologiques et
historiques et méme un « Témoignage du mouvement mondial des morabitun » (?!).

Yves PORTER
(Université de Provence)

BCAI 11 (1994) S.Kh. Jayyusi (éd.): The Legacy of Muslim Spain, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



