1994 VI. VARIA 241

VI. VARIA

Arabicus Felix : Luminosus Britannicus. Essays in Honour of A.F.L. Beeston on his Eightieth
Birthday, edited by Alan JONES. Ithaca Press for the Board of the Faculty of Oriental
Studies, Oxford University, Reading, 1991. 16 x 24 cm, VI + 239 p.

Les deux volumes de mélanges dédiés au professeur A.F.L. Beeston, qui a occupé la chaire
d’arabe de 'université d’Oxford de 1955 a 1978, ont des titres singuliers. Le premier, Sayhadica,
Recherches sur les inscriptions de [’Arabie préislamique offertes par ses collegues au Professeur
A.F.L. Beeston, éditées par Christian Robin et Muhammad Bafaqih (L’ Arabie préislamique, 1), Paris
(Geuthner) — San‘d’ (Centre francais d’études yéménites et Centre yéménite d’études et de
recherches) !, 1987, se référait a la civilisation de Sayhad (nom médiéval du désert de Ramlat
al-Sab‘atayn) que A.F.L. Beeston avait mise en évidence et désignée ainsi. Le second, Arabicus
Felix : Luminosus Britannicus, développe les initiales du récipiendaire a la maniére d’uné titulature
romaine impériale. Il faut sans doute y voir un hommage a I’humour et a la simplicité d’un des
meilleurs arabisants.

Comme I’explique I’éditeur dans son avant-propos, il n’était pas question de solliciter tous les
collégues universitaires avec lesquels A.F.L. Beeston a été en relations réguliéres, méme sans
compter les sudarabisants : le volume aurait été trois ou quatre fois plus gros. Il fut donc décidé de
retenir « ceux a qui Wilferd Madelung, Donald Richards et moi-méme pouvions nous adresser
personnellement en assez peu de temps » (p.1). Le volume compte donc seize contributions,
introduites par une évocation personnelle de trente-cing années partagées (Michael Gilsenan, p. II-VI)
et closes par un « envoi » joliment intitulé « Les sables mouvants de 1’étymologiste » (p. 236-239),
dans lequel Geoffrey Lewis dresse une liste plaisante de mots de forme et de sens identiques dans
des langues sans lien de parenté évident.

Les thémes, fort divers, ne se rameénent pas sans artifice a quelques intitulés. L’énumération
des contributions sera plus claire : « A latin lament on the prevalence of Arabic in ninth century
Islamic Cordoba » (David J. Wasserstein, p. 1-7) ; « The tribes of Hashid wa-Bakil as historical and
geographical entities » (Paul Dresch, p. 8-24) ; « The origins of the Yemenite hijra » (W.F. Madelung,
p. 25-44) ; « Tihamah notes » (R.B. Serjeant, p. 45-60) ; « Final tadmin in the poems of Abu Nuwas »
(Alan Jones, p. 61-73) ; « Labid, al-Nabigha, al-Akhtal and the Oryx » (Philip F. Kennedy, p. 74-89) ;
« The elegy on the death of Abii Shuja‘ Fatik by al-Mutanabbi » (J. Derek Latham, p. 90-107) ;
« al-Tanukhi’s al-Faraj ba‘d al-shidda as a literary source » (Julia Ashtiany, p. 108-128) ; « Ghars
al-Ni‘ma b. Hilal al-Sabi”’s Kitab al-hafawat al-nadira and Buyid history » (C.E. Bosworth,
p. 129-141) ; « The Rasd’il of Badi® al-Zaman al-Hamadhani » (D.S. Richards, p. 142-162) ; « The
particle hatta, God’s knowledge of what we shall do, and the Caliph ‘Umar b. ‘Abdal‘aziz » (Fritz
Zimmermann , p. 163-180) ; « Mahmud Diyab’s contribution to modern Egyptian drama »

1. Cf. Bulletin critique, n° 5 (1988), p. 225-228.

17

BCAI 11 (1994) A. Jones (éd.): Arabicus Felix: Luminosus Britannicus, Essays in honour of A.F.L. Beeston, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

242 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

(M.M. Badawi, p. 181-201) ; « Romantic poetry and the tradition : the case of Ibrahim Nagi » (Robin
Ostle, p.202-212); « An Arabic Nobodaddy : the Gebelawi of Naguib Mahfouz » (P.J. Stewart,
p. 213-220) ; « Kullu nafsin bima kasabat rahind : the use of rhn in Aramaic and Arabic »
(Jonas C. Greenfield, p. 221-227) ; et « Semitic Marginalia » (Edward Ullendorff, p. 228-235).

Les seules contributions de Paul Dresch, W.F. Madelung et R.B. Serjeant (mort en 1993),
pour m’en tenir 3 mon domaine de compétence, font de cet hommage un ouvrage de référence.
Paul Dresch esquisse une histoire de la géographie tribale du Yémen, en fondant sa réflexion sur la
vaste confédération des Hasid et des Bakil, qui domine les hautes terres du Yémen entre San‘a’ et
Sa‘da depuis vingt-deux ou vingt-trois siécles. Les sources majeures sont les inscriptions
préislamiques, la Description de la péninsule Arabique d’al-Hasan b. Ahmad al-Hamdani (X siecle
de I’ére chrétienne) et les chroniques historiques, auxquelles s’ajoute 1’exceptionnelle connaissance
que Paul Dresch a de ces régions (voir Tribes, Government and History in Yemen, Clarendon Press,
Oxford, 1989). Un seul point appelle une rectification. Dans les délégations yéménites envoyées au
Prophéte, on reléve a plusieurs reprises la mention de ‘arab et d’ahmiir (p. 14-16) ; les commentateurs
tiennent d’ordinaire le second terme pour obscur ; Paul Dresch s’interroge lui aussi : « probablement
des tribus et des familles ‘“de barons” installées de longue date. » II s’agit tout simplement du
pluriel régulier (dans les dialectes anciens et modernes du Yémen) de la nisba himyari : ‘arab et
ahmiir désignent les deux grandes composantes des tribus des hautes terres septentrionales, les
nomades et les populations sédentaires héritieres de Himyar (désignation habituelle de 1’antique
civilisation sudarabique chez les traditionistes arabes islamiques).

La higra yéménite fait I’objet d’une utile mise au point par W.F. Madelung. Cette institution
propre au zaydisme yéménite intéresse de longue date les chercheurs, mais ses origines ne sont pas
encore totalement éclaircies, méme si 1’hypothése himyarite est désormais abandonnée.
W.F. Madelung reléve la premiére occurrence du mot dans la Sirat al-Amirayn (encore inédite), a
propos d’événements datés de 1068-1070 de 1’¢re chrétienne (p. 29). David Thomas Gochenour
(The Penetration of Zaidi Islam into Early Medieval Yemen, thése soutenue a Harvard, 1984) 2
mentionne deux occurrences plus anciennes sur la stéle funéraire de I'imam al-Mansur bi-1lah
al-Qdsim b. ‘Ali al-‘Iyani (999-1003) : p. 143, n. 122, ‘amala higrata-hu fi Bani Salman fi sana
398 h. ; p. 225, 1. 99, « en coufique », dufina fi higrati-hi. J’ai visité le tombeau de cet imam a ‘Tyan
en janvier 1993 et vu sa pierre tombale (qui n’est pas en coufique), mais sans retrouver les deux
passages mentionnés.

D.T. Gochenour utilise une autre stéle funéraire, celle de I’imam al-Mansur bi-11ah ‘Abd Allah
b. Hamza (1187-1188/1217) dont le tombeau est a Zafar-di-Bin, sur laquelle il aurait lu : haddama
al-Mutarrifiyya wa-higrata-ha bi-Wagas (p. 225, n. 98). Cette citation suscite également des
interrogations : on la cherchera en vain dans la publication de la stéle (voir Madeleine Schneider,
« Les inscriptions arabes de I’ensemble architectural de Zafar-di-Bin (Yémen du Nord) », dans
Journal asiatique CCLXXIII, 1985, p. 102-107). Ce constat améne a s’interroger sur la valeur du
travail de D.T. Gochenour, qui s’appuie sur de nombreux documents inédits, souvent inaccessibles.

Parmi les nombreuses données rassemblées par W.F. Madelung, j’ai relevé avec intérét la liste
des higra-s mutarrifites mentionnées par Musallam al-Lahgi (p. 32-36), dont les Ahbar al-zaydiyya

2. Cf. Bulletin critique, n° 5 (1988) p. 128-130.

BCAI 11 (1994) A. Jones (éd.): Arabicus Felix: Luminosus Britannicus, Essays in honour of A.F.L. Beeston, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 VI. VARIA 243

(inédites) sont composées un peu apres 1150 de I’ere chrétienne. On a ainsi une idée plus précise
des régions touchées par ce mouvement zaydite qui contestait notamment la primauté absolue des
‘Alides sur la Communauté et que I’imam al-Mansir bi-11ah ‘Abd Allah b. Hamza détruisit dans les
années 1210. On trouvera de méme des indications sur les rares higra-s husaynites, ¢’est-a-dire de
la secte husayniyya, laquelle attend le retour de 1’imam al-Mahdi al-Husayn b. al-Qasim al-‘Iyani,
disparu en 1013.

Toujours a propos de higra, I'imam al-Mutawakkil ‘ala 1lah Ahmad b. Sulayman (1138-1171)
est connu comme le fondateur de celle de ‘“Amran, sur le wadi 1-Harid, dans le Gawf supérieur.
L’auteur de sa sira déclare que cette fondation répondait a une intention exprimée par I’'imam dans
sa jeunesse, comme le prouve un poéme qui exprime le souhait de « rassembler les musulmans
dans une higra a Nas$$an ou le gayl de ‘Amran » (p. 37) : ce poéme est I’'unique mention dans la
littérature islamique de 1’antique Ns?n (aujourd’hui al-Sawda’, important site archéologique du Gawf),
dont on ignorait la vocalisation. Quant aux ruines d’al-Muqaylid dans lesquelles al-Mutawakkil
¢tablit sa higra, ce sont celles du site appelé aujourd’hui Hizmat Abi Tawr (I’antique Mnhyt™). La
sira d’al-Mutawakkil donne ainsi d’intéressantes précisions toponymiques : ce sont la survivance
au XII° siecle du nom de Na$8an et le nom médiéval de Hizmat Abi Tawr (2 savoir al-Mugqaylid). De
plus, son emploi de “Amran amene a reconnaitre dans ce toponyme le terroir d’al-Mugaylid ou le
cours d’eau pérenne (gayl) qui arrose celui-ci, et non un nom de bourgade.

Un petit ajout, pour terminer, peut étre fait aux références données par Jonas C. Greenfield dans
sa contribution : la plus ancienne attestation de la racine RHN en arabe (disons plutét en vieil-arabe,
puisqu’il s’agit d’une langue qui différe notablement de 1’arabe coranique) se trouve dans I’inscription
de “Igl, découverte a Qaryat al-Faw et datée hypothétiquement du I°" siécle avant 1’ére chrétienne (mn
22" w-wny™ w-$ry” w-mrthn™, « contre n’importe qui de puissant et de faible, acheteur et preneur de
gages ») (A.F.L. Beeston, « Nemara and Faw », BSOAS 42 [1979], p. 1-6 ; Bulletin critique, n°2
[1985], p. 302-303).

Christian ROBIN
(CNRS, Aix-en-Provence)

Salma Khadra JAYYUSI (éd.), The Legacy of Muslim Spain. Brill, Leyde - New York -
Cologne, 1992, X1X + 1098 p. + 6 cartes et 23 photographies noir et couleurs.

L’¢tude de I’histoire et de la civilisation de 1’Espagne musulmane, pour lesquelles on devait
jusqu’a ces derniéres années, se référer a des travaux d’excellente qualité, mais relativement anciens
(Arte espaiiol hasta los almohades, de M. Gémez Moreno et Arte almohade, arte nazari de L. Torres
Balbas, parus respectivement en 1951 et 1949, Histoire de I’Espagne musulmane de Lévi-Provencal,
1950-1953, qui ne couvre que la période omeyyade), s’était déja trouvée actualisée par le manuel
rédigé par Rachel Arié (Espaiia musulmana, Barcelone, 1982). Elle vient de s’enrichir en peu de
temps, a I’occasion de la célébration du 500° centenaire de la chute de Grenade, de plusieurs ouvrages
qui ont I’ambition de donner une vue d’ensemble de ce moment particuliérement important et
brillant de 1’évolution de P’islam.

BCAI 11 (1994) A. Jones (éd.): Arabicus Felix: Luminosus Britannicus, Essays in honour of A.F.L. Beeston, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



