226 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

— p. 165, a propos de ‘Attar dii-Rahibah, cette épithéte est attestée €galement sur un court
fragment conservé au musée de Hambourg, RES 4642, qu’il faut donc probablement ajouter aux
inscriptions provenant de Kamna ;

— p. 214, concordance des inscriptions, ajouter M 292 = Haram 50.

Francois BRON
(CNRS, Paris)

Salem Ahmad TAIRAN, Die Personennamen in den altsabdischen Inschriften. Ein Beitrag
zur altsiidarabischen Namengebung (Texte und Studien zur Orientalistik, 8). Georg
Olms Verlag, Hildesheim, 1992. 14,5 x 21 cm, 265 p.

L’ouvrage de Salim Ahmad Tayran, qui est Saoudien, est la publication d’une thése préparée
sous la direction du professeur Walter W. Miiller a 'université de Marburg-an-der-Lahn (Allemagne).

L’onomastique de 1’ Arabie préislamique différe notablement de celle de la civilisation arabe
classique. Mais le chercheur qui souhaite s’en faire une idée rencontre les plus grandes difficultés :
les répertoires (en dernier lieu G. Lankester Harding, An Index and Concordance of Pre-Islamic
Arabian Names and Inscriptions, Near and Middle East Series 8, University of Toronto Press, 1971)
mélent de mani¢re inextricable les lectures assurées et celles qui sont douteuses, les onomastiques
anciennes et récentes, celles enfin des diverses régions de la Péninsule. Mé&me les spécialistes ont
quelque peine a s’y retrouver.

Pour mettre bon ordre a cette confusion, un effort important a été entrepris pour mieux cerner
I’onomastique sudarabique, en suivant deux démarches. La premiére consiste a esquisser les gran-
des régles qui régissent la composition d’un nom propre et I’agencement des divers noms propres
qui constituent I’identité d’une personne (par exemple, pour I’époque sabéo-raydanite, nom per-
sonnel, nom épithete, patronyme, nom de lignage simple ou multiple, nisha du nom de tribu) : se
reporter en dernier lieu a Alessandra Avanzini (éd.), Problemi di onomastica semitica meridionale,
Pisa, 1989, et a la recension de cet ouvrage dans Bulletin critique n° 8 (1992), p. 1-2.

La seconde démarche, illustrée par cette theése, est de définir un corpus de documents
relativement homogénes par la provenance géographique et sociale et par la date, puis de faire une
analyse fouillée de tous les noms de personnes qu’on y reléve.

S.A. Tayran a fondé sa recherche sur les textes « sabéens anciens ». Il entend par 1a les
documents épigraphiques sabéens des IX® (environ) - I1° siecles avant 1’eére chrétienne, relevés dans
les régions de Ma’rib-Sirwah et sur les sites de Nagq"™ et Nassan dans le Gawf (p. 4). Comme les
inscriptions de la période choisie ne sont jamais datées, le lecteur aurait aimé savoir comment
S.A. Tayran procede pour classer chronologiquement les inscriptions sabéennes. La seule indication
est que les textes « appartiennent en grande partie a I’époque pendant laquelle les souverains de
Saba’ portent le titre de "mukarrib” et a celle des rois de Saba’ dont les noms sont identiques avec
ceux des mukarrib » (p. 4). C’est un peu court, notamment pour les trés nombreux documents qui
ne mentionnent aucun souverain : il aurait fallu faire référence a la paléographie. On aurait aimé

BCAI 11 (1994) S.A. Tairan: Die Personennamen in den altsabaischen Inschriften. Ein Beitrag zur altsidaabishcen Namengebung, recensé par Chr. Robin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 227

savoir, par ailleurs, a quel systéme chronologique S.A. Tayran se référe, puisque 1’accord n’est pas
encore unanime sur cette question. Seul le lecteur averti comprendra que c’est celui d’Hermann
von Wissmann, dont le nom apparait effectivement dans la bibliographie.

Un deuxieéme point réclamait quelques éclaircissements : qu’entend-on par sabéen ? S’agit-il
des documents en langue sabéenne ou de ceux dont les auteurs appartiennent au royaume sabéen ?
Ce n’est pas la méme chose : le royaume de Saba’, le plus vaste, le plus puissant et le plus
développé de la Péninsule, a eu un grand rayonnement de sorte que la langue sabéenne a été
parfois utilisée dans les royaumes voisins. Il en est ainsi au Hadramawt, dans le wadi Dura’
(textes inédits) et 3 Haram dans le Gawf. S.A. Tayran entend manifestement « sabéen » au sens
politique, mais ne le dit pas.

Ces réserves une fois faites, la thése est un travail documentaire tout a fait remarquable, qui
rendra les plus grands services. Elle se compose d’une introduction (p. 4-11), d’une bibliographie
exhaustive de la question (p. 12-35), d’une liste d’abréviations (p. 36-52), du répertoire des noms
de personnes, écrits en caractéres latins mais classés dans ’ordre arabe (p. 53-256), enfin d’une
liste des radicaux utilisés dans les noms propres (p. 257-264).

Pour chaque nom, S.A. Tayran donne la référence des attestations avec les provenances ; puis
il propose une analyse du nom, en général composé de deux éléments, indiquant s’il s’agit — selon
lui — de radicaux verbaux ou nominaux, d’une phrase ou d’un état construit ; enfin il esquisse une
comparaison avec les autres onomastiques du monde sémitique ancien. Les renvois bibliographiques,
y compris aux ouvrages anciens qui firent la gloire de I’orientalisme allemand et autrichien, sont
trés nombreux.

De cette masse de données, S.A. Tayran tire une typologie du nom propre sabéen ancien
(p. 8-10). Le lecteur doit savoir que, dans leur ensemble, les chercheurs acceptent de distinguer ce
gu’il appelle « noms-phrases » (avec les sous-groupes « phrase verbale », « phrase verbale ou
nominale », « phrases nominales » et phrases avec préposition), « noms apparemment & 1’état
construit » et « noms composés d’un seul radical » ; mais la distribution des noms propres comportant
deux radicaux entre les « noms-phrases » et les « noms a I’état construit » est trés largement
hypothétique, faute de disposer de critéres de classement indubitables.

S.A. Tayran ne va pas au-dela dans sa réflexion. Il aurait pu esquisser une comparaison avec
I’onomastique sabéenne de la période postérieure qui se signale par des noms théophores de plus
en plus souvent composés avec des divinités arabes (en premier lieu-[A]llat) et par la généralisation
— dans D’aristocratie — du nom de personne épithéte, alors que celui-ci semble réservé a la famille
royale aux époques anciennes. Il aurait pu noter également que la principale divinité sabéenne,
Almaqah (Imgh) est totalement absente de son répertoire : il ne signale aucun nom composé avec
les éléments -'wm (nom du principal temple d’Almaqah) ou -thw/-twn (tiré de Thw", nom épithéte
d’Almagah), fréquemment utilisés a la période sabéo-raydanite. Faut-il en conclure que le nom
d’Almagah n’apparaissait pas dans I’onomastique sabéenne ancienne ? Il semble plus vraisemblable
de supposer qu’il se cachait alors sous une autre appellation, peut-étre -’/, séquence de lettres qui
se trouvent précisément au début de son nom.

Christian ROBIN
(CNRS, Aix-en-Provence)

BCAI 11 (1994) S.A. Tairan: Die Personennamen in den altsabaischen Inschriften. Ein Beitrag zur altsidaabishcen Namengebung, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

228 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

‘Ali Hamid GABBAN, Nagsan min $ibhi gazirati Sina’. Markaz al-baht, Gami‘at al-Malik
Sa‘td, Riyad, 1411/1991. 16,5 x 24 cm, 156 p.

Ce petit ouvrage a pour objet la publication de deux inscriptions sur rocher, se trouvant dans
le Sinai, commémorant les travaux exécutés par le sultan mamelouk Qansuh al-Gawri, au début du
XVI® siecle, sur la route du pelerinage égyptien et au Hedjaz. D’apres 1’auteur de la publication, qui
enseigne a ’université du roi Séoud a Riyad, I'existence des deux inscriptions avait été signalée
par un auteur de récits de voyage arabe du XVII® siécle, et I’historien égyptien Na‘im Bey Saqir les
avait brievement notées, en donnant la partie du texte qu’il avait pu lire, dans son Tarih Sind’ écrit
vers 1910, notation reprise par deux chercheurs israéliens dans un court article d’Eretz Israéel en 1973
(vol. 11, p. 290-292). Nous en avons maintenant la publication aussi compléte que possible, et
I’étude. Apreés une bréve introduction qui rapporte les circonstances de la redécouverte en 1989,
I’A. en donne le texte et en fait une étude épigraphique détaillée (p. 27-46), une présentation de la
composition de I'inscription et du style de la gravure, puis la proposition de datation (915/1509),
puisque la partie ol se trouve la date n’est plus lisible. Un rappel est fait ensuite des circonstances
politiques qui expliquent les travaux de 1’avant-dernier sultan mamelouk sur les routes du pélerinage
et au Hedjaz (p. 61-68), travaux dont I’inscription donne en quelque sorte le programme qui est
analysé (p. 68-74). Les diverses interventions matérielles du sultan sur les étapes de la route du
pelerinage entre le Sinai et les Lieux saints sont ensuite présentées (p. 75-94). L’étude se termine
par des notes sur les protagonistes de 1’opération, le sultan, et son maitre d’ceuvre 1’émir Hayrbak
al-mi‘mar, alors chargé également d’importants travaux de défense dans les ports de la cdte mé-
diterranéenne, et sur la titulature utilisée. Une bibliographie, des annexes (textes), deux cartes et
vingt planches complétent 1’ensemble.

La publication de ce petit livre valait d’étre notée 4 un double titre. D’abord parce qu’il est
peu fréquent que I’épigraphie ait 4 enregistrer des travaux d’aménagement de routes, ici
I’aménagement d’un passage rocheux (en un lieu dit aujourd’hui dibbar al-bagla, anciennement
‘ardqib al-bagla ou ‘aqabat al-‘urqiib, tous toponymes évocateurs de la difficulté initiale du passage)
sur la route des pélerins en provenance du Caire, quelque quarante kilométres avant qu’ils
n’atteignent ‘Aqaba. Par ailleurs, le fait que le sultan ait profité de ce qu’il y avait 12 un passage
obligé de par la configuration du terrain, pour imposer aux voyageurs le rappel des travaux entrepris
sur les diverses étapes de la route (aménagement ou remise en état de puits, construction ou
restauration de khans, et méme aménagement d’un quai a ‘Aqaba promue centre de contrdle des
déplacements dans la région), sans compter des constructions notables a des fins charitables ou de
prestige & La Mekke, montre I'importance réelle et symbolique que ’entretien de cette route avait
acquise a la fin de I’époque mamelouke (elle ne faiblira pas sous les Ottomans), du fait des
menaces portugaises, et de la nécessité d’afficher le r6le de protecteur des Lieux saints que voulait
toujours remplir le sultan égyptien, alors que sa faiblesse 1’avait déja contraint de recourir a 1’aide
ottomane contre les Portugais dans 1’océan Indien.

On se devait aussi de signaler la publication de cette recherche parce qu’elle est une
manifestation parmi d’autres de 1’activité des archéologues et historiens séoudiens qui travaillent
dans le Département d’archéologie et de musé€ographie de I’université du roi Séoud a Riyad. Une
courte préface de son ancien directeur, le professeur al-Ansari qui a dirigé les fouilles préislamiques

BCAI 11 (1994) S.A. Tairan: Die Personennamen in den altsabaischen Inschriften. Ein Beitrag zur altsidaabishcen Namengebung, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



