1993 ITT. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 185

recensaient nombre de conflits entre les puissances, centrales ou locales, et les populations
dominées (on connait les récits récurrents de vieux dévots interpellant I’émir injuste; mais
d’autres données, plus subtiles, permettent souvent de replacer les rapports difficiles entre
campagne et ville, entre centre et périphérie, etc.). Le Jérid ferait-il exception a la régle ? De
plus, D’absence apparente d’annales concernant cette région est en soi significative : elle
contribue & marquer le caractére durablement marginal d’une région, oll une cour ne s’est pas
imposée (le Makhzen était loin), ol les milieux savants ne se sont pas réellement implantés
(JD Ie dit : les écrits sont rares).

Christian DECOBERT
(IFAQO, Le Caire)

Pierre BonTE, Edouard ConTe, Constant HAMEs, Abdel Wedoud Ourp CHEIKH,
Al-ansab. La quéte des origines. Anthropologie historique de la société tribale. Editions
de la Maison des Sciences de I’'Homme, Paris, 1991. 260 p.

Dédié 3 Mokhtar Ould Hamidoun, érudit mauritanien qui a constitué un fonds considérable
d’archives tribales arabes, I’ouvrage pose d’entrée, paradoxalement, la question « peut-on parler
de tribus dans le monde arabe ?». La réponse vient des anthropologues: a travers |’analyse
du mode d’organisation de la tribu bédouine, ’attention est portée au déploiement de 1’islam
dans le cadre de la péninsule arabique, puis dans le Maghreb et jusqu’en Mauritanie en
remontant a 1’époque contemporaine.

Dans une introduction intitulée « Approches anthropologistes et orientalistes», Pierre
Bonte et Edouard Conte présentent la tribu antéislamique telle qu’elle fut idéalisée par les
premiers anthropologues, ceux qui, au xix° siécle, William Robertson Smith entre autres,
privilégient la culture & la période de la gahiliyya et font apparaitre le moment de la révélation
du prophéte Muhammad comme celui oll « cette culture, la seule qui mérite le nom d’arabe,
se fige... ».

« Tous cousins ? » Autour de cette question, les deux auteurs posent que la généalogie de
la tribu arabe sert & masquer les alliances que chacun connait implicitement et ils cherchent quel
est le modéle de cette tribu : égalitaire ou hiérarchique ? Si I’ancétre éponyme qui donne son
nom a la tribu est une représentation de I’ancétre commun agnatique, ils se demandent comment
on a choisi cet ancétre. Ils remarquent aussi que le schéma des lignées analysées de fagon
segmentaire au XIx® siécle par des anthropologues tels qu’Evans Pritchard n’a été transposé
qu’a posteriori sur les sociétés bédouines, dans un cadre qui n’a pas de structure politique
étatique, et ils étudient dans quelle mesure cette société sans Etat est égalitaire, et comment elle
fonctionne.

P. Bonte et E. Conte reconstruisent le schéma tribal avec un centre, les individus occupant
une place dans ce schéma selon leur degré de noblesse, en tenant compte des relations protecteur-
protégé, patron-client, et des liens du mariage qu’ils mettent en relation avec ceux de I’échange.
Dans ce schéma, les alliances matrimoniales sont basées en référence a l'identité de chacun,

BCAI 10 (1993) P. Bonte, E. Conte, C. Hames, A.W. Ould Cheikh: Al-ansab. La quéte des origines. Anthropologie historique de la société tribale, recensé par J. Sub
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

186 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

homme ou femme, chacune des femmes ayant besoin d’étre identifiée avant d’étre intégrée par
mariage au systéme hiérarchique pour que soit connue sa place dans les schémas patrilinéaire
et matrilinéaire. Le mariage préférentiel au sein de la tribu est alors celui qui unit des cousins,
qu’il s’agisse d’endogamie (alliance avec les cousins directs, de préférence en ligne patrilinéaire,
il s’agit de «la plus proche identité possible ») ou d’exogamie (alliance hors de la tribu, et ce
sont alors les termes d’échange ou d’alliance qui prévalent). L’analyse de ces mariages prouve
qu’ils tendent & assurer I’égalité entre les conjoints, paradoxalement dans la relation inférieur-
supérieur sur laquelle est élaboré le modéle hiérarchique de la tribu : I’homme et la femme
forment un couple o tout de suite est défini (en prenant en compte la consanguinité et le statut
de chacun) qui, de I'un ou de I’autre, est supérieur, mais la supériorité de ['un compense en
quelque sorte le statut inféricur de 1’autre dans la tribu considérée dans son ensemble. C’est une
fois ces alliances établies que la généalogie vient les authentifier et fait apparaitre la tribu arabe
comme un modele hiérarchique.

Dans le chapitre « Entrer dans le sang. Perceptions arabes des origines », E. Conte s’attache
a établir la distinction entre parents et non-parents, entre parenté biologique impliquant les
liens du sang et de la filiation et parenté élective basée sur un pacte, avec 1’étude du phénoméne
répandu de ’adoption. Il recense le vocabulaire qui sert a exprimer les nuances des liens de
parenté (les dérivés des racines grb ou rhm par exemple) et ceux qui justement n’expriment pas
ouvertement ces nuances (les termes ‘amm et ibn ‘amm dont ’acception s’étend bien au-dela
des « oncles paternels » et des « cousins paternels », et qui peuvent servir & nommer tout membre
de la communauté musulmane). Les développements sur les circonstances et les modalités de
I’adoption, la recherche de la Iégitimité, avec notamment ’exemple du héros “Antara, I"impor-
tance de la parenté de lait, ménent & la conclusion que la parenté élective vient non seulement
corriger les hasards de la filiation patrilinéaire, mais qu’elle joue un rdle si grand que son
importance a été délibérément réduite.

Pour analyser les modalités du passage « de la chefferie tribale a la dynastie étatique », en
prenant ’exemple « Généalogie et pouvoir a I'époque almohado-hafside (XTI°-XV* siécles) » et en
s’appuyant notamment sur Ibn Haldiin qui dans son ‘fbar pose Ia question de savoir ce qu’il
arrive a la généalogie (nasab) des tribus quand celles-ci se fondent en confédération, C. Hamés
s’interroge afin de savoir pourquoi tel nom a servi a désigner une tribu, quel est le degré de fiction
attaché & un nom. Ou encore : n’y a-t-il pas un mythe de I’ancétre éponyme qui a donné son
nom au groupe ? Comment est choisi ce nom — qui n’est ni celui d’un chef ni celui d’un fils
ainé — et selon quel processus un nom en arrive a évincer un autre ? Questions auxquelles les
études existantes sur les stratégies de la dénomination n’apportent pas de réponse pour le
contexte étudié. La encore, I’accent est mis sur la place et le statut des mawadli, ces « satellitisés
tribaux » qui sont affiliés au groupe («ils revétent sa peau»), dont ils adoptent non seulement
le nasab mais dont ils deviennent solidaires dans D’esprit de la ‘asabiyya. Le vocabulaire qui
sert 2 marquer l'intégration au groupe est étudié.

Pour illustrer son propos, C. Hamés prend trois exemples : celui d’Ibn Tiamart qui, au
début du xn° siécle, conteste I’autorité religicuse des Almoravides. Il ne fait pas partie de la
lignée dirigeante de la tribu qui 1’a adopté, mais son autorité est légitimée par une généalogie
qu’il tient secréte : il est d’ascendance fatimide. Second exemple : le successeur d’Tbn Tiimart

BCAI 10 (1993) P. Bonte, E. Conte, C. Hames, A.W. Ould Cheikh: Al-ansab. La quéte des origines. Anthropologie historique de la société tribale, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 187

est *Abd al-Mu’min, son fils spirituel. Celui-ci, & défaut d’appartenir & la tribu a laquelle il
s’¢tait affilié « par affinité et par voisinage », ne peut assumer le pouvoir qu’en faisant état d’une
filiation spirituelle. Le troisiéme cas de figure est représenté par I’Almohade Abu Hafs ‘Umar,
ainsi nommé en référence au calife “‘Umar dont il portait les noms : Ibn Haldiin présente ce
personnage comme un authentique descendant du calife et il soutient que la généalogie quraichite
est ainsi venue, grace a lui, d’implanter chez les Masmiida dont il se réclame.

L’une des conclusions auxquelles aboutit C. Hamés est que, si les alliances ont permis a
des tribus de se coaliser pour aboutir & un pouvoir étatique, elles ont entrainé des conflits de
succession qui ont eu tendance a bloquer certaines sociétés dans leur évolution.

La seconde partie de 'ouvrage concerne une étude fine des tribus maures avec deux
recherches : I'une sur les Awlad Qaylin de ’Adrar mauritanien, menée par P. Bonte qui
illustre les théories qu’il a exposées en introduction a I’ouvrage; la seconde s’intitule : « La
tribu comme volonté et comme représentation. Le facteur religieux dans l’organisation d’une tribu
maure : les Awlad Abyayri». A. W. Ould Cheikh met 1 en évidence I'importance d’un « statut
religieux inscrit dans la division hiérarchique de la société ». Il s’agit en 1’occurrence du processus
par lequel une figure charismatique, rattachée a la confrérie des Qadiriyya et prenant un réle
d’arbitre, établit son pouvoir dans sa propre tribu, bousculant I’autorité que conférent les liens
de parenté et ’exercice de la ‘asabiyya.

Les différents aspects de cette stratégie de I’alliance et du pouvoir, la tentation de la généalogic
induite a posteriori, le glissement vers ’autorité religieuse, autant d’analyses qui permettent
d’observer transversalement une société en mutation. Un livre qui, par sa diversité et 1’unité
de son propos, entraine le lecteur dans I’histoire des mentalités.

Jacqueline SUBLET
(CNRS, Paris)

Camille LACOSTE-DUJARDIN, Yasmina et les auires de Nanterre et d’ailleurs, filles,
de parents maghrébins en France. Editions La Découverte / Textes 2 P’appui, Paris
1992. 22 cm, 283 p.

Cet ouvrage est le troisitme d’une série commencée en 1976, poursuivie en 1985 et qui est
la continuation des investigations de I’auteur sur la condition féminine en situation d’immigration.
Tandis que les deux premiers livres : « Dialogue de femmes en ethnologie » et « Des méres contre
les femmes » ! concernaient les femmes de la premiére génération, celui-ci donne la parole aux
filles de ces méres maghrébines immigrées en France.

Dans le tout premier ouvrage, ’auteur, faisant acte de pionniére dans la compréhension
du phénoméne migratoire, vu du c6té féminin, s’était attachée a décrire la trajectoire originale
d’une de ses interlocutrices privilégiées, une Algérienne, kabyle, émigrée a Paris. Dans le second
ouvrage, une analyse approfondie de la place et des réles imposés aux femmes dans les sociétés

1. Cf. notre compte rendu, Bulletin critique, n° 4 (1987), p. 167-169,

BCAI 10 (1993) P. Bonte, E. Conte, C. Hames, A.W. Ould Cheikh: Al-anséb. La quéte des origines. Anthropologie historique de la société tribale, recensé par ). Su
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



