1993 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 181

mais aussi littéraire (poémes arabes et persans sur le premier croissant de Sawwal). Sont évoquées
également les discussions anciennes et modernes sur la détermination du début du mois lunaire
et les critiques des théologiens contre les pratiques qui accompagnent la visite des tombes. Pour
ce qui est des pratiques culinaires, I’habitude de consommer du poisson semble s’&tre perdue
au Caire aujourd’hui; par contre tout un passage est consacré a la confection des giteaux et
plus particuliérement du ka'k, en égyptien kahk. Quelques caricatures, en annexe, se moquent
de importance excessive donnée a cette patisserie. Cette partie s’achéve par une analyse des
articles de presse relatifs & cette féte. On peut les classer en trois rubriques : information
religieuse, s’accompagnant parfois de la critique de la conduite des musulmans d’aujourd’hui;
information historique avec référence parfois au passé pharaonique; considérations socio-
économiques sur les difficultés de I’approvisionnement ou les dépenses excessives en Egypte et
réflexions sur I’unité ou I’absence d’unité islamique, la solidarité et les guerres dans le monde
musulman, etc. Pour les autorités religicuses comme pour I’Etat par la voix du ra’is, par les hurbas
et le discours prononcé a cette occasion, la Féte permet d’atteindre la majorité des Egyptiens
et contribue ainsi & assurer la stabilité socio-politique du pays.

La derniére partie résume ’ensemble du travail. L’A. remarque combien dans I’Egypte
actuelle I’élément religicux reste vivant durant cette féte et constate aussi la force des liens
familiaux et sociaux. C’est pour la communauté musulmane. I’occasion d’affirmer son identité
et de manifester sa solidarité.

Les annexes comportent la liste des articles de journaux consultés, la {raduction d’extraits
de presse, diverses illustrations (moules & gateaux jordaniens et égyptiens, lampes de ramadan,
cartes de veeux et caricatures). Suit une bibliographie assez fournie, ainsi que des index.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Jocelyne DAKHLIA, Loubli de lu cité. La mémoire collective a I’épreuve du lignage duns
le Jérid tunisien. La Découverte, coll. Textes & ’appui, série Anthropologie, Paris,
1990. 326 p.

L’enquéte que voulait mener Jocelyne Dakhlia (JD) dans le Jérid, au Sud tunisien, touchait
4 la mémoire collective. L’objet projeté était de mettre en rapport une histoire locale, que
transmettrait cette mémoire des Jéridis, avec I'histoire dite officielle, ou avec I’historiographie
dite coloniale. Or, I’enquéte a tourné court et ¢’est & un autre questionnement que dut se consacrer
JD. Car en fait d’histoire il n’y avait au Jérid que celle des lignages, en fait de mémoire, il n’y
avait que celle des ancétres, des saints et des lettrés.

L’histoire de la cité est absente. Autrement dit, I’histoire politique, celle des rapports au
pouvoir — qu’il fiit du Makhzen, colonial ou bourguibiste. Mais ceci ne signifie pas que I’identité
collective n’existe pas. Comment donc se réalise-t-elle ? Ou plutdt, comment se décrit-elle ?

Les récits des temps d’avant 1’islam, dits de I’ignorance, font état d’une appropriation des
prophetes bibliques. Une appropriation locale, marquée par la toponymie, et qui localise 1’histoire

12 A

BCAI 10 (1993) J. Dakhlia: L'oubli de la cité. La mémoire collective a I’épreuve du lignage dans le Jérid tunisien, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

182 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

de la révélation muhammadienne. L’enjeu de cette « régionalisation » — qui n’est pas singuliére,
puisqu’on la constate dans tous les pays profondément islamisés — est double. Premiérement,
le fait que I’identification de tel groupe comme musulman est passée par le rejet d’identités
antérieures a une visée normative. Il signifie, de fagon emphatique, que les identifications autres
gwislamiques sont toutes considérées comme antéricures a I’islam; la « différence » (ce qui n’est
pas islamique) est posée dans le temps, elle est située 2 un moment précis d’une histoire univoque,
dans une antériorité clairement déterminée mais confuse, constituée de faits étranges ou étrangers
les uns aux autres. Deuxiémement et en conséquence, cette histoire préislamique, qui n’est que
la mise en situation d’une nébuleuse de faits sans lien avec I’islam, donne au principe de dichotomie
politique sa 1égitimité. Se fermant sur la pureté de ses origines, chaque groupe lignager pourra
dénoncer le métissage (entre « non musulmans-ignorants » et musulmans) de chaque autre.

Ceci dit, les écrits sont rares au Jérid. La mémoire collective semble, en tant qu’elle accéderait
a D’histoire, se démettre au profit de 1’écrit. Mais 1’écrit ne se dévoile guére, il semble n’étre la
que pour étre conservé dans I’ombre. Particuliérement lorsque 1’on dit qu’il garde la mémoire
des conflits. Quant aux écrits visibles, ils concernent essentiellement les vies des lettrés —
I’historiographie érudite se consacrant en quelque sorte a elle-méme. Mais, encore une fois,
les savants ne sont pas détenteurs d’une histoire collective.

Deux tendances peuvent, en effet, étre décelées. Lorsque la réflexion sur les ruines se fait
discours, au lieu d’appeler a une histoire politique et événementielle (combats, victoires et défaites,
etc.), celui-ci ne conduit jamais qu’a la reproduction de schémes narratifs. Le passé n’est pas
périodisé mais résumé, cristallisé en un jeu de récits reproductibles. Et lorsque le mémoire d’un
groupe — qui a émergé et dominé dans la région comme celui des Shabbiyya — a la capacité
de s’ouvrir et de se muer en histoire collective, cette mémoire se rétracte en quelque sorte et se
clot dans le cadre lignager.

Le cadre lignager est effectivement celui de la mémoire collective. Mais I’histoire d’un groupe
n’est pas le fil de son existence passée, c’est le moment fixé de son origine. Le fondateur alors
importe : venu de I’Est, saint établissant une parenté sacrée.

Ce type de recours a ’excellence ou & la piété du fondateur établit des hiérarchies entre
les groupes. Mais la comparaison entre les récits d’origine n’établit nullement une hiérarchie
qui a la fois correspondrait aux inégalités vécues et écrirait, en filigrane, une histoire commune
(une représentation commune de la relation, passée et présente, entre les groupes). C’est & une
vision étale du passé originaire que tendent ces récits car ceux-ci sont figés en topoi reproduc-
tibles, et & une vision d’origines séparées, comme indépendantes 1’une de [’autre, sans lien
reconnu entre 1’'une et 1’autre.

JD conclut & un oubli de la cité. En effet, assure-t-clle, la mémoire ne se transforme pas
en une histoire collective, en une histoire de la cité. Cette mémoire des gens est fragmentaire,
incohérente, elle n’aboutit pas a un tout ou les différents récits s’imbriqueraient I’un dans lautre
pour former une vision d’ensemble du passé, et une histoire politique. JD forge alors I’hypothése
que ces gens du Jérid ont été frappés d’une sorte d’amnésie. Amnésie qui serait liée a 'accident
de la colonisation. Ou, plus certainement, amnésie volontaire, qui serait une forme de résistance
a I’Etat : 4 mesure, par exemple, que ’idée moderne de nation tunisienne se construit sur une
autochtonie préislamique (Carthage, les guerres puniques, etc.), toute histoire antérieurc a la

BCAI 10 (1993) J. Dakhlia: L'oubli de la cité. La mémoire collective a I’épreuve du lignage dans le Jérid tunisien, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 111, HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 183

Prophétie muhammadienne est refusée (nous I’avons vu) par les Jéridis. Une amnésie fondatrice
en quelque sorte, qui identifierait une province marginalisée dans son refus d’adhérer aux valeurs
d’un Etat imposé.

La question reste ouverte. Et peut-€tre est-elle susceptible d’appeler d’autres hypothéses.
Un médiéviste, peu habile a parler d’histoire moderne et peu habitué aux terres maghrébines,
emprunterait une autre piste, en reconsidérant les données de I’enquéte. Quelles sont les
« histoires » que livrent les Jéridis & I’enquéteur ? Des biographies de saints et de lettrés; des
relations de fondations de tribus, des généalogies de lignées. Ces deux formes de récits ne
sont-elles que des fragments hétérogénes ? Ne constituent-elles pas ensemble une histoire
commune ?

Il n’est certes pas toujours de bonne méthode de mélanger les siécles et les genres, mais
I’on ne peut laisser de c6té le fait que ce que décrit JD correspond exactement 4 ce qu’enseigne
I’historiographie arabe musulmane de [’¢re dite prémoderne. L’écriture de I’histoire fut
essentiellement — et trés t6t en Islam — composée de ces deux éléments, la mémoire des tribus
et des lignages, la mémoire des saints et des lettrés. A ceci il faut ajouter, au moins pour les dges
anciens de I’Islam, ce qu’on pourrait proprement appeler une historiographie du salut. Cet
élément historiographique composite rassemblait les histoires de prophétes (bibliques), de
Muhammad, de la conquéte arabe, les questions de pouvoir, de légitimité de pouvoir (les
conflits entre princes, entre princes et gouvernés) et d’administration de ’empire musulman,
concernant essentiellement la gestion fonciére. Historiographie du salut, donc, dans la mesure
ol elle expose les origines puis la réalisation de la révélation a Muhammad, réalisation par la
conquéte, par le califat, par I’administration des biens des pays conquis, etc.

L’évolution de D’écriture historique, au fil des siécles, a conduit au développement des
chroniques tribales et des biographies de saints et de lettrés, qui bientdét formérent un corpus
considérable de récits compilés, dans une relation d’échanges et d’enrichissements réciproques
entre traditions orales et traditions écrites; 1a est le matériau de base de Phistorien médiéviste.
Quant au troisiéme de ces éléments historiographiques, il se figea dans les relations convenues
des origines et de I'aube de I'islam et se transforma en annales, régionales ou dynastiques.
C’est-a-dire des annales qui concernaient une région de I’Islam ou une dynastie locale, qui
rappelaient d’abord les origines et les débuts de I'islam (I’ascendance chérifienne de la dynastie,
la conquéte de la région par les Compagnons du Prophéte) et dans lesquelles ensuite les événements
survenus étaient recensés par années de 1’hégire — selon la scansion du temps écoulé depuis
le commencement de 1’ére musulmane, la scansion de I’accomplissement de la révélation faite
a Muhammad.

Les biographies des saints et des lettrés évoluérent elles aussi, et récupérérent une part de
cette historiographie de salut que diffusait une culture dominante. Les vies d’amis de Dieu et
de savants, enchainées [’une a ’autre (par le principe initiatique, dans la progression suivie des
réseaux confrériques) scandaient également le temps écoulé depuis la Révélation, elles avaient
strictement le méme sens que les récits de la Conquéte ou les prédications des prophétes anciens.
Mais surtout elles étaient proprement I’histoire de la cité. Loin d’étre marginales, en effet, loin
de ne concerner qu’une élite fermée se nourrissant de sa propre mémoire, ces biographies
structuraient la mémoire de Ia cité en ce qu’clles étaient celles d’hommes médiateurs entre le

BCAI 10 (1993) J. Dakhlia: L'oubli de la cité. La mémoire collective a I’épreuve du lignage dans le Jérid tunisien, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

monde suprasensible et I’ici-bas. La science dont ceux-ci étaient les dépositaires et les repro-
ducteurs, les rites essentiels qu’ils animaient (priére, aumdne) étaient les voies vers Dieu, et ils
en avaient la gestion. Considérés, dans une représentation commune et stable en Islam pré-
moderne, comme les hommes qui tramaient le tissu communautaire islamique, leur histoire
était bien celle de cette trame qui constituait la cité.

Quant aux chroniques des tribus, que ’enquéteur peut encore recueillir sur le terrain,
sont-elles réellement fragmentaires, totales pour chacune d’elles et incohérentes entre elles ?
Peut-étre que non, si I’on considére un fait d’importance, qui les rend tout a fait complémen-
taires des biographies de « médiateurs », dont je viens de parler. Ces chroniques reposent sur
le principe d’appartenance strictement lignagére (et, par induction, sur celui de pureté de sang,
de recherche de 1’origine, sur la reconnaissance de ’adoption intralignagére avec prise du nom
de ’adoptant, etc.), c’est-a-dire qu’elles décrivent un monde ol il ne semble pas y avoir d’unité
sociale subsumant la tribu (en fait, la lignée). Ce qui semble en parfaite contradiction avec ce
qui vient d’étre dit & propos des biographies de « médiateurs ». Mais ce principe fut fortement,
voire violemment, promu par I’Islam depuis ses premiers siécles, au prix parfois extravagant
d’une distorsion des faits. Et ceci, parce qu’il était un systéme minimal de cohésion sociale
(celle du sang) et qu’il entrait dans une représentation stable, reconnue puisqu’ancienne, de
I’homme en société. Une représentation pleine, ol chaque homme toujours s’identifiait comme
appartenant & un naseb. Une représentation malgré, répétons-le, la fragilité connue et vécue
des constructions lignagéres : la lignée, vraie ou simulée, situait I’homme en société.

Aussi, les biographies enchainées des saints et des lettrés et les chroniques tribales faisaient
I’histoire en tant que celle-ci était une vision partagée du passé. Elles proposaient un régime
d’identification de soi par le sang et un régime de structuration sociale par un corps d’hommes
attachés au savoir et au sacré; sachant que ces deux régimes étaient strictement complémentaires,
la tribu sans I’ami de Dieu n’étant jamais qu’un lieu de conflit et d’ignorance. Le discours
historique servait précisément a dire que l’ami de Dieu faisait du groupe tribal un groupe
communautaire, c’est-a-dire lui assignait un fondement, en maintenant sa relation a ’au-dela
et en lui signifiant par la pratique rituelle efficace (voire par le miracle) la distinction des croyants.

L’histoire de gens dans les pays musulmans fut au total constituée de ces deux formes trés
complémentaires de récits : les chroniques tribales, venues de 1’Age mythique des grandes tribus,
chroniques obsolétes mais nécessaires pour dire de qui était le sang; et les biographies des
hommes du sacré, qui répétaient et commentaient la parole divine.

En conclusion, il n’est pas certain qu’eut jamais lieu au Jérid un moment d’éradication
de I’histoire, d’oubli de la cité, que ce fit par laminage (oubli subi), ou par fermeture (oubli
voulu). Les matériaux issus de 1’enquéte montrent plutét que I’écriture de 1’histoire commune
se faisait bel et bien. JD souligne avec force et raison qu’il n’y a pas d’histoire politique, d’histoire
des rapports a I’Etat et des structures de pouvoir. Mais cela n’empéche pas qu’il y ait eu une
écriture historique totalisante, de la cité représentée non pas comme le lieu du politique mais
comme le lieu — prémoderne ? — de Il'identification communautaire. La question est alors
de savoir pourquoi les Jéridis ont tenu, jusqu’a aujourd’hui, a cette histoire-la.

Dr’autre part, les historiens médiévistes ont coutume de chercher dans les biographies des
saints et lettrés matiére a écrire une histoire politique, car c’est bien évidemment la que se

BCAI 10 (1993) J. Dakhlia: L'oubli de la cité. La mémoire collective a I’épreuve du lignage dans le Jérid tunisien, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 ITT. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 185

recensaient nombre de conflits entre les puissances, centrales ou locales, et les populations
dominées (on connait les récits récurrents de vieux dévots interpellant I’émir injuste; mais
d’autres données, plus subtiles, permettent souvent de replacer les rapports difficiles entre
campagne et ville, entre centre et périphérie, etc.). Le Jérid ferait-il exception a la régle ? De
plus, D’absence apparente d’annales concernant cette région est en soi significative : elle
contribue & marquer le caractére durablement marginal d’une région, oll une cour ne s’est pas
imposée (le Makhzen était loin), ol les milieux savants ne se sont pas réellement implantés
(JD Ie dit : les écrits sont rares).

Christian DECOBERT
(IFAQO, Le Caire)

Pierre BonTE, Edouard ConTe, Constant HAMEs, Abdel Wedoud Ourp CHEIKH,
Al-ansab. La quéte des origines. Anthropologie historique de la société tribale. Editions
de la Maison des Sciences de I’'Homme, Paris, 1991. 260 p.

Dédié 3 Mokhtar Ould Hamidoun, érudit mauritanien qui a constitué un fonds considérable
d’archives tribales arabes, I’ouvrage pose d’entrée, paradoxalement, la question « peut-on parler
de tribus dans le monde arabe ?». La réponse vient des anthropologues: a travers |’analyse
du mode d’organisation de la tribu bédouine, ’attention est portée au déploiement de 1’islam
dans le cadre de la péninsule arabique, puis dans le Maghreb et jusqu’en Mauritanie en
remontant a 1’époque contemporaine.

Dans une introduction intitulée « Approches anthropologistes et orientalistes», Pierre
Bonte et Edouard Conte présentent la tribu antéislamique telle qu’elle fut idéalisée par les
premiers anthropologues, ceux qui, au xix° siécle, William Robertson Smith entre autres,
privilégient la culture & la période de la gahiliyya et font apparaitre le moment de la révélation
du prophéte Muhammad comme celui oll « cette culture, la seule qui mérite le nom d’arabe,
se fige... ».

« Tous cousins ? » Autour de cette question, les deux auteurs posent que la généalogie de
la tribu arabe sert & masquer les alliances que chacun connait implicitement et ils cherchent quel
est le modéle de cette tribu : égalitaire ou hiérarchique ? Si I’ancétre éponyme qui donne son
nom a la tribu est une représentation de I’ancétre commun agnatique, ils se demandent comment
on a choisi cet ancétre. Ils remarquent aussi que le schéma des lignées analysées de fagon
segmentaire au XIx® siécle par des anthropologues tels qu’Evans Pritchard n’a été transposé
qu’a posteriori sur les sociétés bédouines, dans un cadre qui n’a pas de structure politique
étatique, et ils étudient dans quelle mesure cette société sans Etat est égalitaire, et comment elle
fonctionne.

P. Bonte et E. Conte reconstruisent le schéma tribal avec un centre, les individus occupant
une place dans ce schéma selon leur degré de noblesse, en tenant compte des relations protecteur-
protégé, patron-client, et des liens du mariage qu’ils mettent en relation avec ceux de I’échange.
Dans ce schéma, les alliances matrimoniales sont basées en référence a l'identité de chacun,

BCAI 10 (1993) J. Dakhlia: L'oubli de la cité. La mémoire collective a I’épreuve du lignage dans le Jérid tunisien, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



