12 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

dans le monde occidental, du structuralisme avec la linguistique — «la linguistique est
structuration ou n’est pas» —, n’a pu étre établi semblablement dans le monde arabe. Le
structuralisme n’a gagné dans le monde arabe une place au soleil que dans le seul domaine
des lettres, non point donc en histoire, en sociologie, en psychologie par exemple. En revanche,
il a permis dans les lettres ["appréhension renouvelée du Turdt, sans, toutefois, qu’en soit
modifiée la perspective historique.

Le style de l’auteur, dont on sait qu’il a écrit un Dictionnaire de linguistique frangais-
arabe | arabe-frangais !, lui est personnel, abrupt parfois; sa langue est volontiers néologique;
une trouvaille : fawdlug « compénétration »; et fafrat semble étre tiré vers «rupture »; mais
c’est nahwiyya qui, dans 1'un des textes cités, traduit « grammatologie »! Une proposition :
nahwaniyya. L’auteur redit le role et importance des terminologies. A ce propos, un index
de termes elit servi le lecteur et aussi un chercheur s’essayant dans ce méme domaine en arabe.
Faut-il relever encore combien est génante I’absence d’un systéme de transcription qui ferait
reconnaitre sirement sous les caractéres arabes les noms des chercheurs non-arabes.

Bref, ce livre, sous la forme d’un bilan raisonné, montre le structuralisme dans toutes ses
dimensions avec son lot de lieux communs, d’observations banales, ses derniéres avancées,
les réactions d’assentiment et de dissentiment du monde arabe face a ses théories et ses résultats.
Il est ainsi particuliérement instructif pour I’histoire de la pensée arabe contemporaine.

André ROMAN
(Université de Lyon 1I)

Hammadi SAMMUD, Fi nazariyyat al-adab “inda [-"Arab. Djeddah, al-Nadi al-adabi
al-tagafi, 1990. 13 x 18,5cm, 245 p.

Ce livre est un recueil de sept études d’une remarquable tenue. Il s’agit de fonder la
théorie de la littérature chez les Arabes. Depuis de nombreuses années, ’auteur est a la recherche
d’un systéme qui, tout en s’appuyant sur les idées les plus modernes de la critique occidentale,
tienne compte au maximum des intuitions originales des synthéses arabes classiques et puisse
ainsi permettre de définir une théorie générale arabe de la connaissance [voir par exemple :
« La définition de la poésie dans I’ancienne poétique arabe », dans Poétique, n°® 38 (avril 1979)
p. 149-161]. Sa thése de doctorat d’Etat tentait de savoir si la rhétorique arabe débouchait
sur une poétique [al-Tafkir al-balagi ‘inda al-‘Arab : ususu-hu wa tatawwuru-hu ila al-qarn
al-sadis (maSrit® qira’a), université de Tunis, 1981, 669 p.']. Récemment encore, il publiait un
ensemble d’études portant principalement sur des problémes de stylistique, avec une application
au genre magama « séance » [al-Wagh wa l-qafa fi talazum al-turat wa l-hadata, MTE, Tunis,
1988, 207 p.].

Dans le présent livre, il commence par essayer de trouver une théorie du sens dans le
patrimoine arabe [p. 11-45]. Pour ce faire, outre un corpus de quatorze textes essentiels, il

1. Cf. Bulletin critique, n® 3 (1986), p. 14-16. 1. Cf. Bulletin critique, n° 1 (1984), p. 309.

BCAI 10 (1993) H. Sammud: Fi nazariyyat al-adab ‘inda |-‘Arab, recensé par ). Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 13

s’appuie en particulier sur des passages de Hazim al-Qartaganni et d’al-Gahiz. 1l en déduit
que, majoritairement, les Arabes distinguaient entre quatre niveaux : la perception oculaire,
les images parvenant a [esprit, I’expression par la langue, le choix de la mise par écrit.
Cependant un doute nait au sein de cette belle construction. Car le sens ne révéle qu’en cachant,
il a une existence-néant. Et si la langue organise la pensée, la science précéde le sens. Cette
conception a une influence sur la maniére dont les Arabes ont compris le sens figuré et la
métaphore, vue selon sa proximité de la vérité. Le concept de poésie [p. 47-87] est ainsi basé
sur une relation signifiant/signifié, inditecte et médiatisée par la structure poétique.

La préséance entre poésie et prose chez les Arabes manifeste le méme genre de préoc-
cupations [p. 89-124]. Pour beaucoup d’auteurs, la comparaison entre les deux genres était
seulement un présupposé méthodologique. Mais il faut aller plus loin. Le corpus étudié part
d’un aspect religieux : les réserves coraniques en face de la poésie. Celle-ci est une expression
personnelle de son auteur, elle s’adresse a [’élite et, de nature, est mensongére. Ces affirmations
une fois enregistrées, il s’agit de voir pourquoi les Arabes ont reposé le probléme si longtemps.
H. Sammiid propose ici une explication par le recours aux structures culturelles qui ont produit
les deux genres, et en particulier la relation des poétes et des prosateurs au pouvoir. D’un c6té,
la poésie repose sur 'oralité, la mémoire et les sensations (la forme facilitant seulement sa
conservation) : elle est le fondement. De 1’autre, la prose s’appuie sur 1’écriture, le document
matériel et la raison : ¢’est 'emprunt. Le destinataire peut étre absent. Elle manifeste le progrés
marqué par I’apparition du livre et la connaissance des autres cultures. Tout le probléme est
donc celui d’une réaction d’auto-défense de la civilisation arabe. L'explication est séduisante.

Mais comment établir la distinction entre la poésie comme maniére d’écrire et la poésie
comme attribut du discours? [p. 125-150]. Si la poésie est considérée, dans le patrimoine arabe,
comme un discours organisé, trés to6t se sont levées des objections sur les limites de la pure
habileté formelle. En effet, chez nombre de critiques arabes se fait jour cette conception de
la poésie comme changement non seulement des moyens d’expression, mais aussi de la conception
de 'univers. Ainsi les possibilités poétiques du langage sont réparties entre la prose et la
poésie. On constate alors que le renouveau poétique arabe des cinquante derniéres années
n’a pas été accompagné d’un effort théorique concomitant. Des questions demeurent : le respect
de certaines lois est-il nécessaire a 1’acte poétique? Ces lois produisent-elles la poésie a
I’exclusion de la prose? La forme figée est-elle responsable du recul de Ia poésie arabe?

Des éléments de réponse sont fournis dans le chapitre v qui s’attache aux catégories
des alternatives dans le discours critique arabe moderne [p. 151-190]. A partir de ’exemple
d’Ahmad Sawqi, I'auteur se demande donc ce qu’est la « poéticité » arabe. Elle est basée sur
des paradigmes cognitifs [« épistéme »] classiques et ceci explique I’absence, chez les Arabes
anciens, d’une véritable stylistique. A la suite de la présentation des traits originaux de la
production du poéte étudié, I’auteur se pose de multiples questions se rapportant a la critique
actuelle : Quelles normes transforment un discours langagier en poésie? D’ou vient le rythme
prétendu unique de chaque poéme? Y a-t-il une continuité linguistique entre les poétes arabes
classiques et les modernes? En essayant de fournir les éléments permettant de répondre i de
telles questions, 1’auteur émet de sérieuses réserves a propos du discours critique contemporain,
Il proposc des pistes d’analyse & partir du concept de « transparence » (bayan).

BCAI 10 (1993) H. Sammud: Fi nazariyyat al-adab ‘inda |-‘Arab, recensé par ). Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N¢ 10

En effet, ’application des méthodes linguistiques a4 1’étude du phénoméne littéraire ne
se fait pas sans réticences [p. 193-212]. La stylistique tend & devenir une science par sa présentation
des structures du texte. Mais le style peut-il répondre seulement a des critéres objectifs?
La difficulté reste de passer du texte imaginé au texte apparent, car le style dépasse I’expression
et la stylistique devrait se contenter de jouer le rble d’avertisseur. Si la langue est ouverture
et prison tout a la fois, I’écart (‘udiil) doit-il s’appliquer au modéle linguistique ou aux critéres
littéraires passés? L’impossibilité de s’en tenir a4 une seule méthode pour rendre compte d’un
texte littéraire est illustrée par ’étude d’un poéme du Tunisien Abid 1-Qasim al-Sabbi : « Qalb
al-8a‘ir» [p. 215-244]. On pourra la comparer & celle que Dauteur lui-méme a présentée d’un
autre poéme : « al-ASwaq al-ta’iha » dans Dirasat fi al-$i‘riyya, Bayt al-Hikma, Carthage, 1988
[p. 11-53] analysée dans Bulletin critique, n° 6 (1989), p. 32.

Quand il veut mieux comprendre les auteurs classiques, "auteur rappelle la position
d’Aristote. Peut-&tre un recours plus fréquent aux auteurs grecs permettait-il de mieux percevoir
les apports originaux des Arabes et des Occidentaux. D’autre part, s’agissant d’une langue
ol le texte coranique a eu une telle influence, ne serait-il pas fructueux d’effectuer un bref
sondage parali¢le dans la critique biblique telle qu’elle a été formulée de maniére traditionnelle
par exemple par Henri de Lubac dans : Les quatre sens de I’Ecriture (Aubier, Paris, 1959-1964,
4 tomes) ou de maniére plus moderne par Northrop Frye dans : Le Grand Code (Seuil, Paris,
1984, 339 p.).

Nous aurions aimé aussi que l'auteur soigne davantage les subdivisions de ses chapitres
et qu’il précise ses références. Indiquer la date et le lieu de publication des articles est égale-
ment utile pour suivre 1’évolution de la pensée de 1’auteur. Les noms étrangers non transcrits
en caractéres latins laissent parfois perplexe. Comment deviner, si on ne le connait pas déja,
que SRNSN renvoie au Danois Soerensen? Du moins les voyelles aideraient le lecteur. De
méme peut-on savoir que « al-tanmit al-sawti» de David Cohen recouvre «1’homologie »?
Ces remarques de détail n’enlévent rien au mérite de ce livre qui contient des perspectives
originales. Il nous fait souhaiter que ['auteur puisse bientdt nous livrer une synthése plus
compléte de ses intuitions.

Jean FONTAINE
(IBLA, Tunis)

Muhammad AL-GuWILI, Nahwa dirdasa fi sisyiligivyat al-bubl (al-sird’ al-istimd’i fi
‘asr al-Gahiz min hilal Kitab al-bubald’). Al-Dar al-‘arabiyya li-I-kitab, Tunis, 1990.
15,5 x 23,5cm, 230 p.

M. al-Guwili a été étudiant & Paris III, mais ce que ’on recense ici est le texte de I’étude
qu’il a présentée a 'universit¢ de Tunis en 1988 pour son habilitation a la recherche.

Ce livre, nous dit-il, doit beaucoup & Ibn Khaldoun d’une part, a la linguistique euro-
péenne contemporaine de ’autre. Pourtant, on ne met pas longtemps a s’apercevoir que les

BCAI 10 (1993) H. Sammud: Fi nazariyyat al-adab ‘inda |-‘Arab, recensé par ). Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



