1993 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 11

ce qui, d’ailleurs, inverse le rapprochement, tabgayna, étant plus proche de BR btibkay que
de U bib’i, et non le contraire, et ainsi de suite.

— p. 106 sq., les « statistiques » comportent un chiffre faux et une faute de calcul :

p. 106, 1. 2-3 : au lieu de LA, lire LA

55 35
p. 107, 1. 4-6 : au lieu de Bedouinite, lire Bedouinite
27 27
22 32

cette erreur se répercute par la suite :

11, au lieu de 14 9 lire 21 %
13, au lieu de eight percent lire one percent
19, au lieu de 18 9} lire 21 9
23, au lieu de 56 9 lire 59 9
24, au lieu de 18 9 lire 21 ¥

p— b e
I )

Ces deux derniers chiffres sont aussi a corriger dans la conclusion p. 137,

Antoine LONNET et Marie-Claude SIMEONE-SENELLE
(CNRS, Paris)

Abdessalem MSEDDI.  Qadiyyat al-Binyawiyyd. Dirasa wa Namdadig. Dar Umayya,
Tunis, 1991. 245 p.

Ce nouveau livie — Le structuralisme — Etude et textes — de 'un des linguistes tunisiens
les plus connus, théoricien et praticien ¢éminent, est un livre court. L’étude méme compte moins
de cent pages. Les trente-cing extraits, écrits pour la plupart directement en arabe, couvrent
quelque cent trente pages; ils ont ét€ soigneusement choisis par A. Mseddi. Textes et étude,
s¢ complétant, retracent, reflétent, le cheminement, la présence du structuralisme dans le monde
arabe.

Ce livre lucide, bien documenté — panorama et anthologie — est ambitieux : il traite de
la genése et de la formation du structuralisme, de ses méthodes, de ses écoles, des considérations
philosophiques et épistémologiques qu’il a suscitées, de ses rapports dans les domaines de
la critique ¢t de la didactique.

D’autre part, le structuralisme apparaissant comme indissociable de la linguistique, il
présente de nombreuses réflexions sur les dimensions diachronique et systématique des langues,
sur la relation du langage a4 la pensée, du langage a la réalité, sur le croisement du réel et
des figures, sur la distance (nutii’) culturelle entre la pensée arabe et le structuralisme avec
référence au verset LI/ 23. 11 est aussi une réflexion sur la rupture ; le lien constant, I'intimité,

BCAI 10 (1993) A. Mseddi: Qadiyyat al-binyawiyya. Dirasa wa Namadig, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

dans le monde occidental, du structuralisme avec la linguistique — «la linguistique est
structuration ou n’est pas» —, n’a pu étre établi semblablement dans le monde arabe. Le
structuralisme n’a gagné dans le monde arabe une place au soleil que dans le seul domaine
des lettres, non point donc en histoire, en sociologie, en psychologie par exemple. En revanche,
il a permis dans les lettres ["appréhension renouvelée du Turdt, sans, toutefois, qu’en soit
modifiée la perspective historique.

Le style de l’auteur, dont on sait qu’il a écrit un Dictionnaire de linguistique frangais-
arabe | arabe-frangais !, lui est personnel, abrupt parfois; sa langue est volontiers néologique;
une trouvaille : fawdlug « compénétration »; et fafrat semble étre tiré vers «rupture »; mais
c’est nahwiyya qui, dans 1'un des textes cités, traduit « grammatologie »! Une proposition :
nahwaniyya. L’auteur redit le role et importance des terminologies. A ce propos, un index
de termes elit servi le lecteur et aussi un chercheur s’essayant dans ce méme domaine en arabe.
Faut-il relever encore combien est génante I’absence d’un systéme de transcription qui ferait
reconnaitre sirement sous les caractéres arabes les noms des chercheurs non-arabes.

Bref, ce livre, sous la forme d’un bilan raisonné, montre le structuralisme dans toutes ses
dimensions avec son lot de lieux communs, d’observations banales, ses derniéres avancées,
les réactions d’assentiment et de dissentiment du monde arabe face a ses théories et ses résultats.
Il est ainsi particuliérement instructif pour I’histoire de la pensée arabe contemporaine.

André ROMAN
(Université de Lyon 1I)

Hammadi SAMMUD, Fi nazariyyat al-adab “inda [-"Arab. Djeddah, al-Nadi al-adabi
al-tagafi, 1990. 13 x 18,5cm, 245 p.

Ce livre est un recueil de sept études d’une remarquable tenue. Il s’agit de fonder la
théorie de la littérature chez les Arabes. Depuis de nombreuses années, ’auteur est a la recherche
d’un systéme qui, tout en s’appuyant sur les idées les plus modernes de la critique occidentale,
tienne compte au maximum des intuitions originales des synthéses arabes classiques et puisse
ainsi permettre de définir une théorie générale arabe de la connaissance [voir par exemple :
« La définition de la poésie dans I’ancienne poétique arabe », dans Poétique, n°® 38 (avril 1979)
p. 149-161]. Sa thése de doctorat d’Etat tentait de savoir si la rhétorique arabe débouchait
sur une poétique [al-Tafkir al-balagi ‘inda al-‘Arab : ususu-hu wa tatawwuru-hu ila al-qarn
al-sadis (maSrit® qira’a), université de Tunis, 1981, 669 p.']. Récemment encore, il publiait un
ensemble d’études portant principalement sur des problémes de stylistique, avec une application
au genre magama « séance » [al-Wagh wa l-qafa fi talazum al-turat wa l-hadata, MTE, Tunis,
1988, 207 p.].

Dans le présent livre, il commence par essayer de trouver une théorie du sens dans le
patrimoine arabe [p. 11-45]. Pour ce faire, outre un corpus de quatorze textes essentiels, il

1. Cf. Bulletin critique, n® 3 (1986), p. 14-16. 1. Cf. Bulletin critique, n° 1 (1984), p. 309.

BCAI 10 (1993) A. Mseddi: Qadiyyat al-binyawiyya. Dirasa wa Namadig, recensé par A. Roman
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



