152 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Ces quelques précisions ne limitent bien entendu en rien la qualité et la densité d’un travail
qui, en moins de deux cents pages, apporte une vision nouvelle et des perspectives trés promet-
teuses pour I’étude de I’Anatolie médiévale et les recherches sur ’islam mystique en monde
turco-ottoman.

Michel BALIVET
(Université de Provence)

Vincent LAGARDERE, Les Almoravides jusqu’au régne de Yiisuf ibn T. asfin, (1039-1106).
Histoire et perspectives méditerranéennes, L’Harmattan, Paris, 1989. 240 p.

Les travaux de I’historien espagnol A. Huici Miranda étaient peu connus en France, et
il n’existait jusqu’a présent aucune étude d’ensemble en francais sur les Almoravides, dont
Pimportance dans I’histoire de I’Occident est si considérable. Le livre de Vincent Lagardére,
tiré d’une thése de III° cycle déja ancienne, pemettra de mieux connaitre les débuts du mouve-
ment et le régne de Yasuf ibn Tasfin (le titre de couverture est un peu trompeur, il laisse espérer
une histoire de la dynastie jusqu’a sa chute).

L’auteur commence, comme il se doit, par passer en revue les sources, et insiste sur la
valeur du Bayan al-Mugrib d’Ibn “Idari autant que sur le peu de confiance que mérite le Rawd
al-Qirtas d’Ibn Abi Zar déja sévérement critiqué par M. Kably et H. Beck. Pour éclairer les
conditions de la naissance du mouvement, il examine rapidement le peuplement du Magrib
al-Agsd au x1° siécle et s’attarde davantage sur une situation religieuse assez mal connue mais
caractérisée par une place importante de doctrines hétérodoxes : les Bargawata, confédération
ou secte qui a suscité bien des interrogations, les Bagaliyya, secte §i‘ite proche de ’isma‘ilisme,
enfin celle de Ha-Mim, dans le nord du pays, qui sont passées plus inapergues. Face 3 elles, les
Almoravides se présentent comme réformateurs de I’islam et combattent pour une orthodoxie
sunnite et malikite stricte. Mais leur mouvement n’était-il que cela ? ou, du moins, n’a-t-il pas
¢volué, ne s’est-il pas transformé en avangant ? Le point de départ en est la rencontre Qayrawan
de Yahya ibn Ibrahim, chef des Guddala, Berbéres sahariens, et du fagih Abt ‘Imrin al-Fasi.
Celui-ci, grice a ses relations, trouve « un missionnaire de I’islam orthodoxe sunnite malikite »
qui accepte d’aller instruire ces gens du désert. Ce disciple de Waggag ibn Zalii al-Lamti qui
avait fondé sur I'oued Ziz un Dar al-Murabitin, “Abdallah ibn Yasin, parait bien avoir eu des
visées, des ambitions politiques avant méme d’étre choisi et d’accepter cette responsabilité. Mais
les Guddala qui éprouvent des doutes sur ses connaissances et son honnéteté le rejettent :
¢épisode sur lequel 'auteur passe sans en tirer de conclusion sur la personnalité et les objectifs
de “Abdalladh ibn Yasin et de ses mandants. Renvoyé par son maitre chez leurs voisins Lamtiina,
il s’entend avec leur chef Yahya ibn “Umar, sans doute parce que leurs ambitions concordent.
Au nom de la réforme ils imposent leur autorité et celle du clan Banii Turgiit aux tribus voisines.
L’auteur met fin, définitivement espérons-le, & la croyance dans un mythique ribat ou les
premiers adeptes de “Abdallah ibn Yasin se seraient retirés, et d’ou ils tireraient leur nom. Quant
a celui-ci, V.L. semble préférer 1’explication d’Ibn ‘Idari sans rejeter 'influence possible de la
maison fondée par Waggag ibn Zalai.

BCAI 10 (1993) V. Lagardere: Les Almoravides jusqu’au regne de YGsuf ibn Tasfin (1039-1106), recensé par B. Rosenberger _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 153

L’expansion commence trés vite. Est-ce une revanche contre la domination zanita, une
manifestation de la rivalit¢ ancestrale d’ethnies, ou un combat contre I’hétérodoxie, puisque
les Zanata sont largement harigites, méme s’ils ont modéré leurs convictions ? La conquéte
de Sigilmasa n’est-elle pas aussi la prise d’une importante position économique et stratégique ?
Celle d’Awdagust qui la compléte donne toute sa signification a I’entreprise des « Réformateurs »,
projet & la fois religieux, politique et économique. A ce moment, « les Murabittin contrdlaient
le trafic commercial des caravanes a travers le désert » (p. 63). Les résistances qui se manifestent
aussitot & Sigilmésa, de la part des Zanata évincés, et au Sahara, de la part des Guddala relégués
au second rang, sont rapidement étouffées en dépit de la mort du chef lamtiini remplacé par
son frére Abii Bakr ibn ‘Umar. Ce nouveau couple dirigeant conduit 1’expansion vers le nord :
le Sts, le pays des Magmiida, Agmat, la forteresse de Day qui domine le Tadla conquis sans
difficulté, ont une valeur économique dont témoigne trés clairement al-Bakri. “Abdallih ibn
Yasin trouve la mort, non en menant le gihdd contre les Bargawita, mais il est assassiné en
pénétrant dans leur pays qui, dés lors, semble-t-il, n’est plus attaqué. Une mutation s’est alors
produite, dont I'importance devrait étre soulignée : la direction du mouvement cesse d’&tre
bicéphale, Abt Bakr réunit en sa personne les fonctions de dirigeant religieux et de chef politique
et militaire. C’est & ce moment aussi qu’il épouse Zaynab la Nafzawiyya. Lorsque la situation
au Sahara requiert sa présence, il confie le commandement des terres conquises 4 son neveu
Yasuf ibn Tasfin et celui-ci, curieusement, épouse cette Zaynab, comme si elle détenait la clé
d’un mystérieux pouvoir ou des connaissances indispensables. On aimerait mieux comprendre
la signification de ce mariage et en apprécier les conséquences. N’aurait-il pas contribué a
orienter le mouvement vers une conquéte du Magrib al-Aqsa, avec des objectifs qui ne sont
plus seulement la « réforme religieuse » ? Yiisuf s’établit alors, & quelque distance d’Agmat,
dans le camp fortifié de Marrakech qu’Aba Bakr avait décidé de construire peu auparavant,
probablement en 463/1070-1071. Il se conduit en maitre et prépare sa prise du pouvoir. Abi
Bakr, a son retour, pour éviter un affrontement désastreux, se retire au désert et achéve sa vie
en combattant les Noirs restés paiens. Cette tiche a été indispensable, souligne V.L., pour
asseoir la puissance économique du mouvement par la prise de contrdle du commerce au sud
du Sahara. La conquéte de Gana qui I’achéve, en infligeant un coup sévére aux Zanita ibadites,
montre bien encore une fois que la lutte est a la fois idéologique et économique.

Yisuf, demeuré dans le nord du vaste domaine des Lamtiina, poursuit la conquéte. Sala,
Fés tombent beaucoup plus facilement et rapidement que ne Ie laisse croire Ibn Abi Zar. Tlemcen
est ensuite prise sans coup férir. Auréolé de ces succes, Yisuf n’a eu aucune peine a repousser
les prétentions d’Ibrahim ibn AbG Bakr & I’émirat. La soumission du nord de 1’actuel Maroc
lui donne I’autorité sur ’ensemble du pays, excepté probablement sur les Bargawata, car s’ils
s’étajent soumis nos sources ne le laisseraient pas ignorer, et sur Sabta ou régne Suqqut, puis
son fils al-Mu‘izz. Cette ville, gouvernée par un Bargawati, ose résister jusqu’en 476/1083 (sur
ces personnages, une thése récente apporte un éclairage nouveau, et améne a s’interroger sur
les relations entre les pouvoirs de cette région). Aprés la conquéte des territoires d’Oran, Ténés
et Alger, et pour s’emparer de ce port de Sabta dont le site fait la valeur défensive, 1’aide du roi
de Séville est indispensable. Al-Mu‘tamid, pour se débarrasser d’un rival sur le détroit, engage
sa flotte aux cotés des Almoravides. Ibn Abi Zar, en prétendant que cette ville a été prise pour

BCAI 10 (1993) V. Lagardeére: Les Almoravides jusqu’au regne de YGsuf ibn Tasfin (1039-1106), recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

permettre le gihdd en Andalus, commet une confusion, volontaire ou non, avec la réalité de son
temps, avec la politique des Banti Marin, méme s’il est vrai que les fugaha’ andalous ont appelé
4 'aide contre la Castille 2 ce moment et que cette conquéte a facilité le passage des troupes
almoravides. En fait, al-Mu‘tamid avait commis un geste irréparable sur I’envoyé d’Alphonse VI
et, en offrant a Yusuf ses navires, il le disposait a accueillir favorablement sa demande de
secours contre le roi chrétien.

Les sources divergent sur les raisons et les conditions de U'intervention de Yasuf en Espagne.
Il semble, en tout cas, comme le prouverait son occupation d’Algesiras, qu’il n’ait pas eu une
confiance absolue dans les princes musulmans. L’affrontement entre Alphonse VI et les
Almoravides a été déformé, embelli par les légendes. Le roi de Castille a probablement sous-
estimé ce nouvel adversaire et a été vaincu lors de cette « Journée de Zallaga », objet d’un autre
livre de I’auteur, le vendredi 23 octobre 1086. La victoire musulmane n’a pas été aussi facile ni
aussi compléte qu’on I’a dit par la suite, mais « le jeu des forces et le cours de la reconquéte avait
subi (sic) un changement brusque et complet» (p. 121). Rentré au Maroc pour des raisons
obscures, peut-étre & cause de la mort d’Abu Bakr, Yisuf est appelé de nouveau 4 1’aide par
les fugaha’ et al-Mu‘tamid, mais il échoue devant Aledo. Aptes aux combats en rase campagne,
les Almoravides ne maitrisaient pas encore 1’art des siéges, et les désaccords étaient patents dans
le camp musulman. La pression castillane put reprendre sur les 7aifas, sur Grenade en parti-
culier, qui dut céder et payer des parias. Yisuf considéra les émirs andalous comme des traitres
et s’appuya sur leur condamnation par des fugaha’ malikites pour les combattre et les renverser.
Le programme en trois points des Almoravides — propager la vérité, réprimer I’injustice, abolir
les impdts illégaux — eut certainement des effets importants sur les habitants car, pour payer
les tributs au roi chrétien, les émirs avaient recours a de multiples taxes non-canoniques, évi-
demment impopulaires. Les uns aprés les autres furent obligés de se soumettre et furent déposés
et exilés. Seule la taifa de Saragosse, en raison de sa situation et de la présence du Cid 4 Valence,
échappa au sort commun, mais dut faire allégeance a Ytusuf, amir al-muslimin en 1102. Rodrigue,
on le sait, tint en échec les généraux almoravides pendant quelques années et la ville ne put étre
prise qu’aprés sa mort, en 1102. Cette date est importante car, d’autre part, les Hammadides
donnent un sévére coup d’arrét a ’expansion vers le Magrib central et oriental et Yusuf fait
reconnaitre son fils “Ali comme son héritier & Marrakech et 3 Cordoue, lieu symbolique. Il ne
tarde pas & tomber malade et le successeur désigné dirige les affaires dés avant Ia mort de son
pére en 1106.

Dans le dernier chapitre, V. L. étudie « ’organisation politique et administrative de ’empire
Lamtiina-Banfi Turgiit». Il revient sur la bipolarisation initiale entre 1'imam, “Abdallah ibn
Yasin, et Pamir, Yahya ibn “Umar, formule originale de pouvoir, mais trés liée aux circonstances
et aux personnes. ‘Abdallah ibn Yasin ne fut pas remplacé, ou la tentative de lui donner un
successeur échoua et, dés lors, le méme homme cumula toutes les fonctions de direction. Avec
Yiusuf ibn Tasfin, la nature du pouvoir évolua : il se constitua une garde personnelle (hasam)
et maitrisa les rouages de I’Etat qu’il organisait en les confiant principalement 4 des gens de
son clan. Par ailleurs, le modéle califal, toujours présent en Espagne, parait I’avoir inspiré. V. L.
aborde succinctement le probléme de la reconnaissance du califat “abbasside; peut-8tre aurait-il
fallu s’interroger sur la signification qui lui est donnée de part et d’autre. Il insiste sur la

BCAI 10 (1993) V. Lagardere: Les Almoravides jusqu’au regne de YGsuf ibn Tasfin (1039-1106), recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 155

suprématie des Banli Turgit dans I’administration des villes et les commandements militaires, les
Massiifa et les Guddala sont réduits & la portion congrue. L’armée, dans laquelle s’incarne le
mouvement qui préne le gihad, devait évidemment étre étudiée en détail. Les territoires conquis
sont défendus par des places fortes nouvelles (Azuggi, le Qasr al-Hagar de Marrakech) ou
anciennes. Cette politique ne parait pas s’éloigner « de D’esprit traditionnel du nomade » (p. 186)
mais, comme 'ont montré entre autres J.P. Digard pour I'Iran et M. Kably pour le Maroc
mérinide, la stratégie des pasteurs repose, pour maitriser I’espace, sur la possession de points
fixes solidement tenus, éventuellement fortifiés. La composition ethnique de 1’armée a évolué.
Quant aux effectifs, ils sont trés difficiles 4 évaluer tant les chiffres donnés par les chroniqueurs
semblent exagérés et fantaisistes. Le cheval s’est rapidement substitué au chameau mais, en
fait, « la plus grande partie de leur armée se composait de fantassins » (p. 193). Pour les soldes
et Ja répartition du butin on a suivi ’exemple du Prophéte. Le ravitaillement est devenu avec
le temps une préoccupation majeure, il a fallu, pour ne pas dépendre de ’aide aléatoire des
princes andalous, 1’organiser entiérement. L’origine et la nature exacte de I’armement restent
mal connues. Si, inévitablement, les opérations se déroulaient pendant la bonne saison, la
maniére de combattre des Almoravides, cause probable de leurs succés, fut une innovation a
laquelle al-Bakri consacre une description assez précise. La guerre dans le nord du Magrib
al-Aqsa et dans al-Andalus les ont amenés a se doter d’un matériel de siége et d’une flotte indis-
pensable pour assurer la liaison entre les deux « rives » de P’empire. L’auteur achéve son étude
du gouvernement par les finances et la fiscalité, ce qui ’améne, compte tenu de leur doctrine,
a examiner la question des impdts 1égaux et illégaux, ¢’est-a-dire essentiellement celle des taxes
commerciales : douanes, droits de passage et de vente; elle est complexe et controversée.

Dans sa conclusion V. L. évoque une importante question, la comparaison entre le mou-
vement almoravide et ’épopée muhammadienne. Il y aurait 13, semble-t-il, matiére & une étude,
sans doute délicate, mais combien passionnante. Dans quelle mesure y a-t-il eu imitation
consciente ? En quoi la situation géographique, économique, sociale du Sahara occidental au
X1° siécle est-elle comparable & celle du Higaz au vi°© siécle ? Quels sont les liens entre I’idéologie
de réforme religieuse et la volonté de maitriser les voies commerciales ? Ce sont 13 des questions
que l'auteur n’ignore pas mais qu’il s’est apparemment refusé i traiter. Se réserve-t-il de les
aborder ultérieurement ? On le souhaite. Dans sa conclusion trop bréve et trop modeste, on
aurait aimé aussi que la portée de 1’ceuvre almoravide soit soulignée. La constitution d’un empire
méridien, de ’Ebre au Sénégal, la réunion sous la méme autorité berbére, malikite, du Magrib
al-Aqsa, jusqu’alors sorte de Finistére, et d’al-Andalus, foyer de civilisation islamique, tous
deux morcelés, sont des faits capitaux, autant que la transformation des relations entre chrétiens
et musulmans qui en résulte dans la péninsule Ibérique.

Tel qu’il est, ce livre est une utile mise au point sur la naissance et 1’établissement d’un
mouvement qui, & la mort de Yasuf ibn Tasfin, se transforme en dynastie et en empire : ¢’est
1a un autre sujet et ’on comprend, tout en le regrettant, que ’auteur se soit limité, comme il
I’a fait, a la date de 1106. L’exposé est bien construit, clair. Dans un but de clarté, il ne recule
pas devant des redites. Il est écrit dans une langue simple qui céde trop souvent au travers de
plus en plus fréquent de I’emploi du futur dans le passé et n’échappe pas & quelques incorrections
(par ex. « dérouté » pour « vaincu» : un hispanisme ? derrotado). Dans la bibliographie, la

BCAI 10 (1993) V. Lagardere: Les Almoravides jusqu’au regne de YGsuf ibn Tasfin (1039-1106), recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

156 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

présentation séparée des sources et des travaux aurait été souhaitable. Les cartes sont insuffisantes,
mais ce n’est sans doute pas imputable 4 I’auteur. Quelques erreurs typographiques apparaissent
peu geénantes : Rodrigue Diaz de Vivas (p. 133) Walldigna (p. 141). Tout ceci n’entache pas
la valeur d’une synthése qui permet de mieux connaitre ce moment si important de 1’histoire
de I’Occident musulman et chrétien. Bien des erreurs dues a4 Ibn Abi Zar, I’auteur du Rawd
al-Qirtas, sur qui les historiens s’étaient fondés, devraient désormais &tre rectifiées. Mais bien
des questions demeurent posées, auxquelles I’état de la documentation ne permet pas de répondre.
Il est curieux, en particulier, qu’une fois 1’Atlas franchi la lutte contre 1’hérésie tienne si peu
de place : les Bargawata n’ont pas été éliminés, peut-tre méme pas combattus. Faut-il croire
que les Almoravides ont accepté un modus vivendi avec ce pouvoir régional dont tenaient compte
déja les califes de Cordoue ?

Bernard ROSENBERGER
(Université de Paris VIII)

Rachel ARIE, Etudes sur la civilisation de I’Espagne musulmane. E. J. Brill, Leiden, 1990
(Medieval Iberian Peninsula Texts and Studies, vol. 4). vit - 286 p. Index.

Leonard Patrick HARVEY, Islamic Spain, 1260-1500. University of Chicago Press,
Chicago, 1990. vix + 370 p., bibliographie, index.

Voici deux livres sur I’histoire de I’Espagne musulmane dont la publication a coincidé avec
le demi-millénaire de la conquéte de Grenade par les Rois Catholiques. Traitant de la méme
période, les deux auteurs offrent des perspectives historiques différentes mais complémentaires.
Le premier livre aborde strictement les aspects culturels et matériels; le deuxiéme met 1’accent
sur les événements militaires et diplomatiques. Rachel Arié, connue des spécialistes par son
histoire générale du royaume nasride de Grenade, a réuni dans ce volume plusieurs études
publiées auparavant dans divers ouvrages collectifs ou revues. Les quatorze articles, douze en
francais et deux en espagnol, couvrent la période nagride et la période antérieure, celle des
Taifas, les articles strictement « nasrides» dominant nettement le volume, et abordent une
grande variété de thémes. Le premier discute les rapports diplomatiques et culturels de Grenade
avec I’Afrique du Nord, tandis que les autres couvrent divers aspects de la culture matérielle—
alimentation, costumes, médecine, mentalité et littérature. De la période de Taifas, les études
abordent des questions qui sont parmi les plus centrales pour I’historiographie de la période,
comme les rapports ethniques, les réalités économiques, I’amour courtois chez Ibn Hazm et une
étude sur les magamar dans leur version occidentale. Dans 1’ensemble, on trouve analysées ici
et mises en ceuvre un nombre considérable de sources de la période, chroniques et sources
littéraires pour la plupart, mais aussi juridiques. Les études regroupées dans cette collection
sont bien connues des spécialistes depuis leur premiére parution, mais on ne peut que se réjouir
de les voir publiées de nouveau et de les avoir ainsi réunies sous la main. On dépend aujourd’hui
de plus en plus de recueils de ce genre pour avoir accés a des études dispersées dans différentes
revues auxquelles les bibliothéques ne peuvent plus s’abonner. Depuis un bon moment, de
pareilles publications sont devenues une nécessité.

BCAI 10 (1993) V. Lagardere: Les Almoravides jusqu’au regne de YGsuf ibn Tasfin (1039-1106), recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



