1993 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 147

AL-IDRisi, Gamal al-Din Abii Ga‘far Muhammad b. “Abd al-"Aziz, Anwar ‘ulwi al-agram
fi-l-kasf ‘an asrar al-ahram (Das Pyramidenbuch des Abii Ga'far al-Idrisi). Eingel.
und kritisch hrsg. von Ulrich HAARMANN, Beirut - Stuttgart, Orient Inst. der Deutschen
Morg. Gesell. - Fr. Steiner, 1991 (Beiruter Texte und Studien, 38). 17 x 24 cm,
X1 + 94 + 283 + 10 p.

Ulrich Haarmann s’intéresse depuis longtemps & cet ouvrage, puisqu’il avait rédigé a ce
propos un article pour le Supplément @ I’Encyclopédie de I’Islam paru il y a dix ans environ,
auquel on pourra se reporter (art. al-Idrisi, Djamal al-Din), sans compter de nombreux articles
de revues tournant autour du méme sujet, mentionnés dans sa bibliographie. Cette publication
est donc I’aboutissement d’un travail de longue haleine, sur un auteur, son milieu historique,
ses sources et son ceuvre, et elle intéressera en premier lieu les historiens.

Abia Ga‘far al-Idrisi vécut en Haute-Egypte au vie/xme siécle, et son chauvinisme
égyptien transparait dans un certain nombre de cas. Son ouvrage porte sur les pyramides de
Guizeh; il déclare en introduction qu’il a composé ce livre a la demande de ses amis désirant
qu’il regroupe dans un ouvrage distinct tout ce qu’il avait déja publié sur le sujet dans ses autres
ceuvres historiques, dont il cite trois titres & cette occasion. L ouvrage est divisé en sept chapitres,
portant sur les traditions antérieures a 1’Islam, Penvironnement des pyramides, leurs visiteurs
célébres, anciens ou contemporains de ’auteur, avec I’impression produite, et les traditions
portant sur la date de leur construction. Les anecdotes sur les visiteurs sont souvent savoureuses,
et cet ouvrage se présente ainsi comme un guide 4 la fois historique et géographique a 1’usage
de « touristes » visitant les pyramides au xi® siécle.

Le travail d’édition et de présentation de ce texte est en tous points remarquable : pour
le texte arabe lui-méme, description exhaustive des manuscrits avec les différentes versions,
stemma complet, soigneux établissement du texte, double appareil de notes sous le texte arabe,
I’un pour ’apparat critique, ’autre pour la mention des sources ligne par ligne; dans lintro-
duction et la présentation du texte, bonne monographie sur ’auteur et ses sources, et analyse
précise du texte et de son contenu. La bibliographie (p. 255-283) est particuliérement abondante
et les dix index sont trés précieux (p. 167-254 : noms des personnes, des groupes, des auteurs
et des lieux, puis le vocabulaire particulier, les versets coraniques, les hadiths, les vers, les livres
et les manuscrits mentionnés).

Régis MORELON
(CNRS, Paris)

Ahmed Yasar OcCAK, La révolte de Baba Resil ou la formation de I’hétérodoxie musulmane
en Anatolie. Ankara, Publications de la Société turque d’histoire, série VII-n® 99,
1989. 146 p., bibliographie, index, tableaux, cartes.

L’ouvrage d’A. Y. Ocak est I’édition d’une thése, jadis soutenue & Strasbourg (édition
turque, Ankara, 1980), qui inaugurait une série d’études consacrées par cet auteur a I’islam
hétérodoxe en Anatolie aux époques seldjoukide et ottomane sur les thémes suivants : le rdle

BCAI 10 (1993) A.Y. Ocak: La révolte de Baba Resll ou la formation de I'hétérodoxie musulmane en Anatolie, recensé par M. Balivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

des derviches hétérodoxes dans les conversions aux xme®-xv® siécles (1981); les termes désignant
les hétérodoxes islamo-turcs (1982); les croyances préislamiques dans les Menakibnime bekiagi
(1983); les vies de saints et les croyances populaires turques (1984); le culte de Hizir-Ilyas dans
I’islam turc (1985); les mouvements messianiques dans I’Anatolie du xvi° siécle (1990); le culte
de saint Georges dans 1’Anatolie médiévale (1991); et tout récemment un livre sur les Kalenderi
dans ’Empire ottoman des xtve-xvir® siécles (1992).

A la suite de M. F. Kopriilii (« L’influence du chamanisme turco-mongol sur les ordres
mystiques musulmans »; « Tirk Edebiyyatinda Ilk Miitesavviflar », etc.) et de Cl. Cahen (« Le
Chi‘isme dans 1’Asie Mineure turque pré-ottomane »; « Baba Ishaq, Baba Ilyas, Hadji Bektash
et quelques autres », etc.), A. O. évoque les problémes complexes que doit affronter 1’historien
de I’islam en Anatolie médiévale. Pour cela il prend appui sur un événement souvent mentionné
mais en fait trés mal connu : la révolte de Biba Resiil contre I’Etat seldjoukide de Konya en
638/1240 qui, en ébranlant le sultanat a la veille de I’invasion mongole facilita cette derniére,
tout en manifestant — pour la premiére fois d’une maniére aussi clairement attestée — une force
d’opposition au pouvoir central, force d’origine nomade et tribale qui devait rester une constante
de I’histoire ottomane ultérieure.

Seule une analyse minutieuse des sources, tout a la fois éparpillées dans plusieurs domaines
linguistiques (persan, arabe, syriaque, latin) et lacunaires dans leur narration de la révolte,
pouvait permettre d’y voir plus clair.

L’¢tude d’A. O. débute donc par une énumération exhaustive des sources, commentées
et appréciées quant a leur valeur documentaire. Les témoignages contemporains de la révolte
d’abord : la chronique persane d’Ibn Bibi, Al-Avamiru ’I-°Aldiyya, et sa traduction turque du
xve siécle (« presque littérale » selon A. O., p. 2; avec des divergences de perspectives dont il
faut se méfier pour Cahen, Turquie pré-ottomane, p. 352 sq.); 1"Historia Tartarorum de Simon
de St. Quentin, la Chronographie syriaque de Bar-Hebraeus et le Mir’at al-Zaman de Phistorien
arabe Sibt b. al-Gawzi.

Les sources postérieures a 1’événement et concernant la survivance des disciples de Baba
Resiil, sont détaillées avec soin (p. 5-17), les sources ottomanes en particulier, qui ne sont pas
simplement répétitives, comme on le croit parfois, mais qui, bien que tardives, contiennent
souvent des informations originales puisées dans des ouvrages aujourd’hui perdus (al-Gannabi
par exemple, p. 6). Une mention particuliére doit étre faite du Menakibu’l-Kudsiyye d’Elvan
Celebi, « une des sources les plus importantes », p. 7, car émanant de ’arriére-petit-fils du chef
de la révolte de 1240 (texte édité a Istanbul en 1984 par 1. E. Eriinsal et A. O.). Aprés un état
de la bibliographie moderne sur Baba Resil (H. Hiisameddin, F. Kopriili, O. Turan,
A. Golpinarly, S. Vryonis, E. Werner...), A. O. en vient au vif du sujet.

Le chapitre premier (p. 24-35) est consacré a « l'infiltration des derviches hétérodoxes en
Anatolie». C’est a ’occasion des grandes vagues d’émigration vers I’ Anatolie que, du X1° au milieu
du xm® siécle « babas turcomans et derviches turcs et iraniens ... jetérent les bases du soufisme
anatolien » (p. 24). La vision d’A. O. (p. 26) selon laquelle, dés le xmi® siécle, I’Anatolie centrale
« était recouverte par les Turcomans dont le nombre dépassait déja celui des indigénes » mérite
d’étre nuancée par des témoignages comme celui de Rubrouck pour qui, au X1 siécle, un habitant
sur dix seulement en Anatolie était musulman (Voyage dans !’Empire mongol, trad. Kappler,

BCAI 10 (1993) A.Y. Ocak: La révolte de Baba Resll ou la formation de I'hétérodoxie musulmane en Anatolie, recensé par M. Balivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 149

p. 244). 1l faudrait distinguer selon I’auteur un soufisme citadin irano-arabe, influencé a la fois
par « I’« école occidentale d’Ibn Arabi» et « I’école orientale » des « deux grands ordres religieux
appelés la Kubraviya et la Suhraverdiya » (p. 26 sq.), et un soufisme de la steppe, turco-nomade,
diffusé¢ par des prédicateurs baba ou dede, encore trés marqué par le chamanisme, celui des
Horasan Erenleri. Ces prédicateurs populaires relevaient d’une maniére souple de trois ordres
mystiques principaux : les kalenderi, les haydari et les yesevi (p. 28-35). Leurs pratiques étaient
rien moins qu’orthodoxes : usage du vin, adoration des éléments naturels, métamorphoses
animales...

Dans ce contexte trés particulier, éclate la révolte de Baba Resiil dont A. O. tente (chap. 11,
p. 36-47) de démeéler les causes économiques, sociales, religicuses, politiques : transformation
des Iqta” en wagf qui entraine 1’augmentation de la propriété privée au détriment des territoires
collectifs olr nomadisent les Turcomans; intervention constante de 1’Etat seldjoukide a I’avantage
des agriculteurs hostiles & la transhumance nomade qui saccage les zones cultivées; mauvaise
gestion de Kayhusraw II mal conseillé par son ministre K&pek et par sa femme géorgienne (se
méfier peut-étre du poncif des chroniqueurs qui insistent fréquemment sur la mauvaise influence
de I’épouse chrétienne d’un sultan musulman; cf, Bayezid I°* et sa femme serbe selon les historiens
ottomans, par exemple ‘Asikpasazade, éd. Atsiz, p. 138); propagande ismaélienne par le canal
des Turcs artukides et de la Syrie du Nord; jonction avec les mercenaires khwarizmiens mécontents
de leurs employeurs seldjoukides.

L’analyse de la révolte des baba’i qui occupe le chap. III (p. 47-80) débute par une discussion
sur I’identité du chef du mouvement, Baba Resil : sur ce point, sources et auteurs modernes
sont divisés. Ibn Bibi identifie Baba Resal avec un personnage nommé Baba Ishiq, suivi par la
plupart des auteurs anciens et modernes. En s’appuyant sur le Menakib d’Elvan Celebi, qui
représente une source trés directe, A. O. démontre que le chef de la révolte est en fait Baba
Ilyas-i Horasani, Ishaq étant simplement son halife. Suit, p. 50-58, une tentative de reconstitution
de la biographie d’Ilyas basée sur Elvan Celebi et les autres sources qui en parlent : ses accoin-
tances au Khorasan puis en Riim avec son cheikh Dede Garkin, ses liens avec le soufi irakien
Seyyid Abu’l-Vafa’, aux «idées hétérodoxes et non conformes» (p. 54 sq.) : usage du vin,
participation des femmes aux cérémonies (A. O. suppose qu’Abu’l-Vafi’, connu par ailleurs
comme Kurde, était en fait Turc selon un argument curieux d’aprés lequel « ... les auteurs
arabes utilisaient le terme kurde pour désigner les nomades qui vivaient en Syrie du Nord et en
‘Irak-i “Acem », p. 55).

Les usages d’Ilyas et sa position doctrinale, tels que les signalent Elvan et Bar-Hebraeus,
relévent a la fois du chamanisme (thaumaturgie, pratique de la magie) et d’une des accusations
classiques de P’islam orthodoxe contre les Zindigs (refus de prononcer la deuxiéme partie de
la Sahada).

La révolte éclate dans deux zones particuliérement ouvertes a la propagande des baba’i :
la région Amasya-Tokat-Sivas-Corum (la zawiya d’Ilyas est 3 Amasya) et celle d’Elbistan-Marag-
Malatya, champ d’action de Baba Ishaq. Ce dernier, principal halife d’Ilyas, thaumaturge comme
lui, porte toute la responsabilité du déclenchement de la révolte contre les Seldjoukides, dans
la version d’Elvan Celebi dont 1’objectif est de blanchir & tout prix la mémoire de son arriére-
grand-pére Ilyas, en chargeant au maximum Ishagq.

10 A

BCAI 10 (1993) A.Y. Ocak: La révolte de Baba Resll ou la formation de I'hétérodoxie musulmane en Anatolie, recensé par M. Balivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

150 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

La révolte commencée & 'automne de 1240, est marquée successivement par plusieurs
succes d’Ishaq autour de Malatya, par la mort d’Ilyas et par une nouvelle victoire d’Ishiq a
Amasya. Les troupes gouvernementales, effrayées par la réputation belliqueuse des révoltés
et les miracles supposés d’Ishaq, hésitent & engager le combat qui a cependant finalement licu
pres de Kirsehir dans la plaine de Malya (début novembre 1240), grace a la détermination et aux
armures des mercenaires francs. Les insurgés sont écrasés et Tshaq reste sur le champ de bataille.

Si le mouvement de Baba Resul ne donna probablement pas lieu a une farigat-i babd’iyya,
car la révolte fut selon ’auteur essentiellement politico-sociale, les activités des disciples de
deux cheikhs baba’i défunts redoublérent au cours des deux siécles suivants (milieu xm® — milieu
Xv°®), ainsi que le montre le quatriéme et dernier chapitre de A. O. : « Survivance du mouve-
ment babai » (p. 81-134).

Cette partie est extrémement intéressante, car elle établit un lien direct entre les disciples
de Baba Resil et les premiers cadres mystiques de I’Etat ottoman. Les principaux Aalife de Baba
Resill se répandirent, selon Elvan, dans tout le pays de Riim : ainsi, par exemple, le célébre
cheikh Edebali, maitre et beau-pére d’Osman, apparait-il dans le Mendkibu’l-Kudsiyye comme
le disciple de Baba Ilyas; disciple aussi de ce dernier, Haggi Bektas-i Veli, saint fondateur de
Iordre des bektdsi (mort en 669/1270-1271) et ses principaux miirid (p. 87-96), sans oublier le
propre fils d’Ilyas, Muhlis Pacha et ses partisans (p. 96-100). A. O. analyse aussi les rapports
possibles entre le mouvement baba’i et le mystérieux et protéique Sar1 Saltiq par P’intermédiaire
de Haggi Bekta$ (p. 100-105). L’auteur évoque aussi la curieuse personnalité de Barak Baba
et de ses disciples protégés par I’Ilkhan mongol et qui, avec leurs coiffures a cornes, leurs colliers
en os, leurs clochettes, leurs sabres de bois et les cris d’animaux qu’ils poussaient, effrayaient
les musulmans de Syrie qui considéraient « ces étrangers venus de Rim » comme des infidéles
dont « méme le Diable crie de peur quand il les voit » (p. 108 sq.) (cf. les descriptions européennes
des kalender et autres forlak : Clavijo, Spandugino, Nicolay, etc.).

A. O. essaye ensuite de circonscrire la nature précise d’un des groupes politico-mystiques
signalés par ‘Asikpasazide dans 1’Anatolie du xive, les abdalan-i rim, ainsi que les rapports
de ces derniers avec les premiers souverains ottomans et leur filiation possible avec le babaisme
du xme. Sont alors évoqués les « péres fondateurs » de I’islam populaire ottoman, vénérés
jusqu’a nos jours : le « Pére cerf» (Geyikli Baba) p. 118-121, Abdal Musa, p. 121-125, Abdal
Murad, p. 126-128, Mehmed Kiisteri 1'« importateur » du théatre de Karagdz, p. 130 sq., et
d’autres saints populaires nombreux et hauts en couleur (un auteur ottoman du XV€© en cite
prés de quatre-vingt), qui nourrirent les croyances et I’hagiographie turco-ottomanes.

L’auteur montre enfin que les relations entre les premiers souverains issus d’Osman et ces
Abdalan-i rim furent d’autant meilleures que ceux-ci participérent activement i la conquéte
militaire ottomane et a I’islamisation des nouveaux territoires. Cependant, dés 1’époque de
I’émir Orkhan (v. 1324-1362), le pouvoir surveillait les plus exaltés des Abdal et la propagation
de certaines de leurs idées anarchiques trés dangereuses pour 1’Etat (ce qui annonce les révoltes
mystico-sociales et les répressions politiques qui s’ensuivront aux Xv°-Xvi°® siécles : Bedreddin,
Kalenderoglu, etc.).

En conclusion, A. O. propose une intéressante succession chronologique et idéologique
des mouvements hétérodoxes d’Anatolie : les groupes kalenderi, yesevi, haydari, vafayi, dés

BCAI 10 (1993) A.Y. Ocak: La révolte de Baba Resll ou la formation de I'hétérodoxie musulmane en Anatolie, recensé par M. Balivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 151

le début du xm® siécle, auraient préparé le terrain et influencé la révolte et le mouvement de
Baba Resil, trés actif dans la deuxiéme moitié du xmm® siécle malgré sa défaite militaire. Les
successeurs du babaisme furent, au Xiv® siécle, les Abdalan-i rim qui se rattachérent ensuite
dans des conditions mal connues au courant bekfafi. En fait, la conviction d’A. O. est que
« ... ce furent les Abdalan-i rim qui donnérent naissance aux Bektdshi», p. 134.

Livre, donc, fort suggestif sur les problémes de l’islam turco-anatolien médiéval, sujet mal
connu et qui nécessite — 1’étude d’A. O. permet de s’en convaincre — un dépouillement systé-
matique de la trés riche littérature hagiographique turque, grosse d’informations en tous domaines,
politique, social, religieux, mystique, qui pourront mieux éclairer I'histoire des Seldjoukides
de Riim et des Ottomans.

Pour étre tout a fait équilibré, cet ouvrage aurait pu développer plus largement les analogies
entre les mouvements hétérodoxes islamo-turcs et les sectes anatoliennes préturques. Les
Pauliciens des viis-1x® siécles, actifs dans la méme zone géographique que le babaisme, auraient
mérité plus que la bréve allusion de la p. 61. Dans le méme ordre d’idées, la présentation d’une
Anatolie des campagnes vide de population (p. 38), de villes peuplées de Turcs et d’Iraniens
(p. 40 sq.), améne tout naturellement & sous-estimer la présence et éventuellement 1’influence
d’une population non-musulmane ou récemment islamisée pourtant largement présente comme
le montrent non seulement le biographe de Gelal el-Din Riimi, Afliki, mais aussi les textes cités
par A. O. (le moine chrétien disciple d’Ilyas, p. 69; Seyh Bals, fils de moine, p. 82, etc.). L’identité
confessionnelle floue de Sar1 Saltig évoluant a la frontiére du christianisme et de 1’islam contient
une réalité historique qui ne doit pas é&tre rejetée trop vite (104-105) et qu’attestent sources
byzantines et occidentales (I’attitude syncrétiste de ‘Izzeddin Kayka’as II selon Pachymére, éd.
Failler et Laurent, 344-349, ou celle du Bey de Ramazan selon B. de la Brocquiére, éd. Schefer,
p. 90).

Il aurait enfin été utile non seulement de dégager un continuum entre les révoltes auxquelles
participérent les Turcomans d’Asie centrale contre les pouvoirs musulmans dés le vin® si¢cle et
le babaisme du xie® siécle (ce que fait A. O., p. 77) mais aussi de mettre en relief les analogies de
structure frappantes entre I’insurrection de Baba Resul et celle du cheikh Bedreddin de
Samavna au début du xv* siécle, autre moment capital de I’histoire des hétérodoxies turques :
solidarité entre Ishaq et Ilyas mise en doute par la famille de ce dernier; de méme le petit-fils
de Bedreddin niait tout lien entre son grand-pére et les autres révoltés que 1’opinion publique
considérait comme ses disciples; la relation mystique, qui existe entre Ilyds et un moine, lie
également le principal miirid de Bedreddin et un anachoréte chrétien. Babaisme (p. 74) et
Bedreddinisme prénent la propriété collective; baba’i et bedreddini sont accusés de ne pas
reconnaitre la fonction prophétique de Mohammed et d’aspirer au pouvoir politique. Les
deux révoltes sont appuyées par les Turcomans (entre autres, ceux d’Amasya). Kalender et
Torlak y jouent un rdle prépondérant. Les deux courants fusionnérent probablement avec le
Bektachisme, etc.

Ces perspectives ont été en partic développées dans les études ultérieures de 1'auteur. A
ce sujet, la bibliographie de ’ouvrage d’A. O. aurait vraiment mérité d’€tre mise a jour. Faute
de quoi, le livre date un peu et, en omettant, entre autres, les propres travaux de ’auteur publiés
récemment, ne donne pas le strict état de la question a ce jour.

BCAI 10 (1993) A.Y. Ocak: La révolte de Baba Resll ou la formation de I'hétérodoxie musulmane en Anatolie, recensé par M. Balivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Ces quelques précisions ne limitent bien entendu en rien la qualité et la densité d’un travail
qui, en moins de deux cents pages, apporte une vision nouvelle et des perspectives trés promet-
teuses pour I’étude de I’Anatolie médiévale et les recherches sur ’islam mystique en monde
turco-ottoman.

Michel BALIVET
(Université de Provence)

Vincent LAGARDERE, Les Almoravides jusqu’au régne de Yiisuf ibn T. asfin, (1039-1106).
Histoire et perspectives méditerranéennes, L’Harmattan, Paris, 1989. 240 p.

Les travaux de I’historien espagnol A. Huici Miranda étaient peu connus en France, et
il n’existait jusqu’a présent aucune étude d’ensemble en francais sur les Almoravides, dont
Pimportance dans I’histoire de I’Occident est si considérable. Le livre de Vincent Lagardére,
tiré d’une thése de III° cycle déja ancienne, pemettra de mieux connaitre les débuts du mouve-
ment et le régne de Yasuf ibn Tasfin (le titre de couverture est un peu trompeur, il laisse espérer
une histoire de la dynastie jusqu’a sa chute).

L’auteur commence, comme il se doit, par passer en revue les sources, et insiste sur la
valeur du Bayan al-Mugrib d’Ibn “Idari autant que sur le peu de confiance que mérite le Rawd
al-Qirtas d’Ibn Abi Zar déja sévérement critiqué par M. Kably et H. Beck. Pour éclairer les
conditions de la naissance du mouvement, il examine rapidement le peuplement du Magrib
al-Agsd au x1° siécle et s’attarde davantage sur une situation religieuse assez mal connue mais
caractérisée par une place importante de doctrines hétérodoxes : les Bargawata, confédération
ou secte qui a suscité bien des interrogations, les Bagaliyya, secte §i‘ite proche de ’isma‘ilisme,
enfin celle de Ha-Mim, dans le nord du pays, qui sont passées plus inapergues. Face 3 elles, les
Almoravides se présentent comme réformateurs de I’islam et combattent pour une orthodoxie
sunnite et malikite stricte. Mais leur mouvement n’était-il que cela ? ou, du moins, n’a-t-il pas
¢volué, ne s’est-il pas transformé en avangant ? Le point de départ en est la rencontre Qayrawan
de Yahya ibn Ibrahim, chef des Guddala, Berbéres sahariens, et du fagih Abt ‘Imrin al-Fasi.
Celui-ci, grice a ses relations, trouve « un missionnaire de I’islam orthodoxe sunnite malikite »
qui accepte d’aller instruire ces gens du désert. Ce disciple de Waggag ibn Zalii al-Lamti qui
avait fondé sur I'oued Ziz un Dar al-Murabitin, “Abdallah ibn Yasin, parait bien avoir eu des
visées, des ambitions politiques avant méme d’étre choisi et d’accepter cette responsabilité. Mais
les Guddala qui éprouvent des doutes sur ses connaissances et son honnéteté le rejettent :
¢épisode sur lequel 'auteur passe sans en tirer de conclusion sur la personnalité et les objectifs
de “Abdalladh ibn Yasin et de ses mandants. Renvoyé par son maitre chez leurs voisins Lamtiina,
il s’entend avec leur chef Yahya ibn “Umar, sans doute parce que leurs ambitions concordent.
Au nom de la réforme ils imposent leur autorité et celle du clan Banii Turgiit aux tribus voisines.
L’auteur met fin, définitivement espérons-le, & la croyance dans un mythique ribat ou les
premiers adeptes de “Abdallah ibn Yasin se seraient retirés, et d’ou ils tireraient leur nom. Quant
a celui-ci, V.L. semble préférer 1’explication d’Ibn ‘Idari sans rejeter 'influence possible de la
maison fondée par Waggag ibn Zalai.

BCAI 10 (1993) A.Y. Ocak: La révolte de Baba Resll ou la formation de I'hétérodoxie musulmane en Anatolie, recensé par M._Ba\ivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



