140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

d’exercice du droit islamique. Th. B. cite I’exemple fascinant de deux révoltes, ’une a2 Damas
en 960, dix ans avant la conquéte fatimide, ’autre, a Tinnis en Egypte en 971, ol les « jeunes
gens » se révoltérent contre la pratique des mariages sans le consentement de la future épouse,
pratique qui favorisait les notables riches et agés et qui excluait les jeunes gens des milieux
modestes (p. 340 sq., 674 sq., 677 sq.). On assiste & une différenciation sociale urbaine qui
se déroulera d’une maniére paralléle, frappante, en Italie et en Flandre, comme Th. B. le souligne
(p. 441).

La lecture de cette étude, fruit d’une vaste érudition et de recherches minuticuses, est un
rare plaisir. L’auteur se dit « un simple arabisant» (p. 529), mais ces deux tomes témoignent
d’une méthodologie trés sophistiquée et leur contenu est particuliérement bien élaboré. On
attend avec impatience le second volet du diptyque.

Peter VON SIVERS
(Université d’Utah, USA)

Jonathan BERKEY, The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A social History
of Islamic Education. Princeton University Press, 1992. 24 x 16 cm, 238 p.

Ce livre de J. Berkey est une excellente présentation des mécanismes de 1’enseignement
a I’époque mameluke. Pour cette raison, A défaut d’étre vraiment une « Histoire sociale de
I’éducation islamique » (sous-titre imposé par I’éditeur ?), il entre désormais dans les «classi-
ques » a lire pour aborder cette époque, tels les ouvrages de .M. Lapidus et de C. Petry, La
raison en est simple. Sa mati¢re est tirée d’une exploitation des actes de wagfs des fondations
d’enseignement dans Le Caire mameluk (9 wagfs du xive siécle et 19 wagfs du xve siécle). On
est 1 sur un terrain sir qu’avait déja exploré M.M. Amin (4l-Awqaf wa’l hayat al-igtimaiyya
ST Misr, 1980) 1. Le travail de J. Berkey exploite pleinement les possibilités offertes par la docu-
mentation d’archive, et méne & son propos une intéressante réflexion.

L’ouvrage est divisé en sept chapitres. Un chapitre d’introduction expose les éléments dc
’étude, un bref rappel de Iorigine des madrasas, et de ce que fut ce régime mameluk pendant
lequel elles allaient se multiplier au Caire (quelque 130 fondations de dénominations diverses,
durant ’ensemble de la période mameluke) dans une société ol ni I’Etat, ni un corps clérical
en tant que tel, ne se sentent la responsabilité systématique de les entretenir. Le théme général
qu’on va retrouver dans tout le livre apparait déja : I’enseignement, davantage lié aux maitres
qu’aux institutions (qui n’ont eu, selon J.B., en tant que telles, aucun rdle semblable & celui
qu’ont eu les grandes institutions universitaires d’Occident, dotées, elles, d’une « personnalité
scientifique »), dépasse de beaucoup le cadre des établissements qui sont de simples locaux od
peut s’opérer (1a, mais aussi ailleurs) la transmission du savoir.

Ce sont, tres logiquement, les modalités de cette transmission, qui sont analysées dans le
second chapitre (« Instruction »). L’accent est fortement mis sur I'importance de la présence

I. Voir sur cet ouvrage notre compte rendu dans Bulletin critique, n° 6 (1989), p. 126-130.

BCAI 10 (1993) J. Berkey: The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A Social History of Islamic Education, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 141

physique du maitre, la lecture sous son contrdle, I’entrainement mutuel 3 haute voix avec les
autres enseignés, et cette étonnante attribution d’igaza a de jeunes enfants présentés aux séances,
dont la justification sociale sera donnée plus loin.

L’auteur passe ensuite en revue les différents établissements ou se transmet le savoir
(« Institutions ») dans le Caire du xive-xv® siécle. Différents, ils 1’étaient au départ (madrasa,
gami®, hangah) et la place de la transmission du savoir était différente dans chacun d’eux, mais
les frontiéres entre les types d’établissements tend & s’effacer (ou se situe ailleurs ?) a partir des
années trente du x1v°© siécle. Les waqfs permettent de connaitre le nombre d’étudiants prévus par
les grandes fondations et les moins grandes, le niveau des rémunérations des enseignants,
I’organisation horaire habituelle des enseignements. Mais il y a plus d’enseignants actifs que
de rémunérations disponibles, plus d’étudiants que ceux qui regoivent une subvention des
fondations, et c’est cet aspect informel de I’enseignement qui fait, selon J.B., que la crise du
xv*® siécle n’affecte pas autant qu’on aurait pu le craindre la transmission du savoir au Caire.

Dans le chapitre suivant (« Professors and Patrons »), J.B. essaie d’établir qui nommait
aux postes d’enseignement dans les institutions : théoriquement, le ndzir du waq/ bien siir, mais
pour les fondations les plus importantes, le sultanat intervenait, quand les postes n’étaient pas
réservés par les péres a leurs fils dans les grandes familles d’enseignants; 1’attribution se faisait
parfois & de jeunes enfants auxquels on assignait des substituts, souvent des hommes de valeur
qui pouvaient ainsi enseigner dans des fondations ou ils n’auraient sans cela jamais exercé, en
attendant que les héritiers désignés soient en dge d’occuper leur charge. On comprend que
I’attribution d’igdza aux enfants ait eu, de ce point de vue, une grande importance sociale, dans
I’élaboration d’une carriére que 1’on préparait par ailleurs dans le long terme, en prévision du
jour ou I’enfant, devenu un vieil homme, serait un des derniers 4 avoir recu 1’igdza dun ancien
maitre. Un grand nombre d’institutions ont été fondées par des membres de la classe militaire,
et J.B. analyse quelles ont pu étre les raisons de ces fondations. Plutét que d’y voir un besoin
de légitimation politique auquel on aurait accordé un rdle trop important, J.B. met en valeur,
au-dela du désir de constituer un patrimoine transmissible dans le cadre d’un régime social qui
ne s’y prétait pas, la volonté de maintenir une mémoire liée & une sépulture familiale du fondateur,
qui accompagne souvent la fondation d’enseignement. L’auteur reléve aussi chez certains de
ces hommes le désir de s’intégrer dans la vie culturelle du pays, voire de contribuer activement
a la transmission du savoir (du hadith surtout, au centre de la vie de la communauté),
méme si on ne peut trouver vraiment, parmi ces émirs, des techniciens du savoir a proprement
parler.

J. B. réserve ensuite un chapitre fort intéressant a la place des femmes dans cette transmission
du savoir (« Women and Education »). Il la compare fort judicieusement a celle des mameluks,
étrangers comme elles (outsiders) au monde du savoir spécialisé, mais acculturées comme eux
par une instruction, familiale dans leur cas, donnée avec soin dans les grandes familles univer-
sitaires, ou parfois hors des familles chez des particuliers ouvrant leur maison & des activités
d’éducation des femmes, ou dans des ribats. Les femmes sont souvent présentes dans les madrasas
ou résident des familles, et peuvent devenir sur le tard de respectables transmetteurs de hadith,
mais sans jamais qu’une femme regoive une dotation d’étudiant ou une charge d’enseignement,
ni une vraie responsabilité intellectuelle, dans le domaine du figh par cxemple.

BCAI 10 (1993) J. Berkey: The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A Social History of Islamic Education, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Un chapitre final (« Education and urban Society ») tente de montrer que la transmission
du savoir s’opére, au-deld des milieux spécialisés, a travers le personnel non scientifique des
madrasas, qui s’instruit lui aussi, et a travers les legons ouvertes 4 qui veut, et qui sont assurées
par des enseignants prévus a cet effet. Toute la société urbaine finit par participer a cette trans-
mission, celle du hadith essentiellement, dans ces grandes lectures de Buhari faites en ramadan
et pendant les deux mois qui précédent, séances de piété mais aussi de transmission d’un savoir,
qui n’est pas réservée a une élite cléricale, mais est a la base d’une pratique communautaire
dans une société moins parcellisée qu’on ne 1’a dit.

On aura compris que, dans cette étude, la lecture des wagfs a été faite avec une grande
sensibilité historique. Aucun des apports de ce livre n’est en soi révolutionnaire (on pense aux
développements sur I'importance de la lecture sous le contrdle du maitre, ou a la réflexion sur
la place du hadith), mais la mise en perspective de 1’ensemble constitue une approche neuve,
originale et convaincante. C’est 12 un grand mérite, car, en eux-mémes, les documents de wagfs
ne permettaient pas de parvenir a ce tableau. Il a fallu en éclairer la signification par ’exploitation
des ouvrages contemporains, en particulier, le dictionnaire biographique de Sahawi.

On sent qu’il y a eu au départ chez notre auteur une volonté de compréhension ouverte
de la documentation (souvent abordée d’ailleurs, avec des références a la tradition juive, ce qui
conduit & se demander si pour lui ne se manifeste pas ici une influence du judaisme sur I’Islam,
alors qu’a I’époque ol il se situe, I’inverse serait sans doute plus proche de la vérité). Plus qu’une
thése, il y a dans ce livre I’écho d’une impression qu’a eue I’auteur, face i cette documentation,
et qu’il veut faire partager : dans cette société, la transmission du savoir religieux est 1’affairc
de tout le corps social. Cela le conduit peut-étre, pour réunir le plus d’arguments possibles, a
préter plus de valeur qu’il n’en faut a certains faits : que le personnel de service des madrasas
puisse €tre quotidiennement en contact avec les plus grands savants (p. 200), et que certains
¢léments pauvres, mais doués, aient trouvé, dans les emplois de service, & la fois la possibilité
de vivre et I’occasion de se former peu a peu (ce que leur biographie d’hommes devenus célébres
mettra par la suite en valeur) n’implique pas vraiment que le personnel de service soit & compter
parmi les relais habituels de la transmission du savoir.

On remarquera aussi que le type de documentation que ’auteur analyse (des textes régissant
des institutions), et le genre de renseignements qu’il peut en espérer (le fonctionnement habituel
de I'institution) conduisent sans doute & la connaissance globale du cadre général de transmission
du savoir, mais ne permettent pas une étude précise du milieu et de son évolution, ce & quoi
d’ailleurs J. B. ne prétend pas. La récente publication, 8 Damas, de la thése de B. Martel-Thoumian
sur les civils dans I’administration de 1’Etat militaire mameluk au xv* siécle (voir ci-aprés) montre
tout ce que la patiente reconstitution des groupes familiaux et de leurs stratégies a travers le temps,
apporte 4 notre connaissance, alors que l’approche globale des modes de fonctionnement de
ce milieu, que nous connaissions seulement jusqu’ici, ne nous le livre pas. Aussi on peut se
demander si certaines affirmations (par exemple que les institutions d’enseignement, madrasa,
héngah, ou gami‘, ne sont que de simples locaux, sans personnalité morale ni politique scien-
tifique) ne vont pas au-dela de ce que la documentation exploitée peut apporter.

On peut regretter également le peu de recours, sinon par politesse et de fagon trés super-
ficielle, aux études déja publides en d’autres langues que [’anglais, en particulier en frangais,

BCAI 10 (1993) J. Berkey: The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A Social History of Islamic Education, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 143

langue que I"auteur semble ne pas connaitre aussi bien que I.M. Lapidus ou C. Petry. L’auteur
n’aurait-il pu trouver des éléments utiles & son propos dans ces études ? On a parfois 'impression,
dans certaines publications anglo-saxonnes, que toute publication en une autre langue que
I’anglais est caduque. Cela peut aller jusqu’a des détails. Ainsi dans le livre de J.B., il n’y a sans
doute aucun inconvénient & ce que I’Histoire de I’Education dans I’Antiquité de H.I. Marrou
soit citée dans sa traduction anglaise (p. 226). 1l est plus génant que le Catalogue des Documents
d’Archives du Caire, d¢ M.M. Amin 2, édité par PIFAO en 1981 dans la série « Textes arabes
et études islamiques » dont il constitue le tome XVI, ne soit indiqué que sous son titre arabe
(p- 223) et sans maison d’édition, ce qui n’aidera pas un lecteur éventuel a le trouver en biblio-
théque...

Mais ces remarques n’ont pas pour objet de réduire les mérites de ce bon livre. 1l restituc
I’originalité d’un milieu culturel, et il apporte de surcroit son témoignage sur une société militaire
dont on a trop dit que ses groupes dirigeants fonctionnaient sefon la logique d’un systéme ol
lc religicux avait divorcé d’avec le politique depuis '« échec » du califat.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Bernadette  MARTEL-THOUMIAN, Les civils et administration dans UEtat  militaire
mamlik (IX*-XV* siécle). Institut frangais de Damas, Damas, 1992, 17 x 24,5 c¢m,
520 p.

L’Institut frangais d’études arabes de Damas a publié un livre fondamental pour qui veut
connaitre la société mamlike. Celle-ci est en effet composée d’une « aristocratie » militairc
relativement bien connue, surtout depuis les travaux de David Ayalon, et d’une «élite civile»
qui fait le lien entre les militaires turcs au pouvoir et le peuple égyptien. Ce groupe social a fait
I’objet des analyses informatisées de Carl Petry qui a étudié systématiquement leur origine
géographique, mais il fallait encore le considérer dans sa globalité. C’est cette lacune dans la
bibliographie sur la société mamliike que Bernadette Martel-Thoumian comble en éditant son
travail : a partir de sources pour la plupart publies (chroniques, manuels de chancellerie,
recueil de biographies), elle réussit, en dressant un portrait du personnel de ’administration
mamlike en Egypte et en Syrie, non seulement & montrer ce qui faisait les caractéristiques de
ce groupe social, mais aussi & démontrer qu’il s’agissait 1a d’un « milieu ».

Bernadette Martel-Thoumian donne d’abord un tableau des fonctions civiles, religieuscs
et militaires constitutives de 1’administration et expose les modalités de recrutement. Les
différents bureaux (les diwan-s) sont présentés, les diverses charges définies (katib al-sirr, wazir,
ustadar, etc.) et la politique de recrutement, dont les caractéristiques sont hérédité, clientélisme
ct vénalité des charges, ce qui entraine un cumul parfois considérable des postes, est analyséc.
Aprés avoir exposé le fonctionnement du systéme, 1’auteur nous met en contact avec les per-

2. Cf. notre compte rendu dans Bulletin critique, n° 2 (1985), p. 312-315.

BCAI 10 (1993) J. Berkey: The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A Social History of Islamic Education, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



