1993 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 137

christianisme de ’empire, les Arabes sont exaltés par une foi nouvelle. C’est cela et cela seul
qui les rend inassimilables » (p. 109).

L’expansion islamique (voir les cartes en fin de volume) va scinder la Méditerranée en
Orient et en Occident et cette « déchirure durera jusqu’a nos jours » (p. 111). Par le fait méme
de ’occupation d’une partie de la Méditerranée par une civilisation nouvelle, le centre de gravité
de I’Europe est repoussé vers le nord. Le pouvoir pontifical romain est coupé de Byzance, et
Charlemagne va établir sa capitale au nord, 2 Aix-la-Chapelle. « L’empire de Charlemagne
est le point d’aboutissement de la rupture, par I’Islam, de Péquilibre européen. S’il a pu se
réaliser, c’est que, d’une part, la séparation de 1’Orient d’avec 1’Occident a limité I’autorité du
pape a I’Europe occidentale et que d’autre part, la conquéte de I’Espagne et de I’Afrique, par
I’Islam, avait fait du roi des Francs le maitre de 1’Occident chrétien. Il est donc rigoureusement
vrai de dire que, sans Mahomet, Charlemagne est inconcevable. » (p. 174).

L’ouvrage, tel qu’il est publié (1™ édition PUF 1970), était inachevé dans son écriture
ct dans son appareillage critique, la mort, en 1935, ayant empéché 1’auteur de le parachever
pour I’édition. Mais la recherche avait été a son terme et, moyennant de 1égéres retouches et
additions, dues au disciple F. Vercauteren et au fils J. Pirenne, 1’ceuvre provoque I’admiration
par son art de la synthése et 1’audace de ses vues qui, trois quarts de si¢cle plus tard, n’ont
probablement pas encore été assez intégrées dans les perspectives historiques sur I’expansion
islamique en bordure de la Méditerranée.

Constant HaMEs
{CNRS, Paris)

Thierry BianqQuis, Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076) :
essai d’interprétation de chroniques arabes médiévales. Institut francais de Damas,
Damas, 1986, 1989. 2 tomes, 17 x 24,5cm, 826 p.

L’Empire fatimide, le plus puissant du monde islamique aux x°-xI° siécles, s’était fixé
comme but ultime la conquéte de I'lraq mais il ne fut pas méme capable de s’implanter
de maniére permanente en Syrie. Voici, sur ce sujet, une ceuvre imposante, qui, délaissant
les hypothéses plus ou moins fondées en circulation depuis des générations d’orientalistes,
nous offre pour la premiére fois un tableau détaillé et complet des motifs qui ont amené
I’arrét de I’expansion fatimide en Syrie.

En bref, I'auteur distingue deux périodes de domination fatimide. Pendant la premiére
période, 969-996, la dynastie califale disposait de ressources imposantes, mais, I’armée, composée
de tribus maghrébines, manquait de la discipline et des armes nécessaires pour venir 4 bout d’une
population syrienne, également tribale, en tout cas partiellement (p. 111). Pendant Ia deuxiéme
période, 996-1076, des officiers professionnels turcs ou des princes locaux, dotés de cavaleries
mieux disciplinées et équipées, entrérent en concurrence avec les Maghrébins en Syrie, mais,
a ce moment, les ressources financicres faisaient défaut et la conquéte de I’Iraq demeura inachevée
(p. 179, 210-234, 257, 383, 443, 547-548, 659). La Syrie des x°-x1° siécles fut donc une province

BCAI 10 (1993) Th. Bianquis: Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076): essai d'interpretation de chroniques arabes médiévales, recens

von Sivers )
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

ol les circonstances historiques (tribalismes maghrébins et indigénes au début, manque de
moyens fiscaux, plus tard), empéchérent les Fatimides de jouer un role militaire et administratif
fort, contrairement, par exemple, 4 la Syrie du x1n° siécle ol des conditions différentes (croisés,
Mongols) favorisaient une domination plus puissante des Mameluks égyptiens.

C’est sur ce constat, ainsi qu’a une série d’autres conclusions concernant plus spécifiquement
I’évolution de la société urbaine, notamment 4 Damas, que débouche cette these d’Etat, soutenue
a4 Duniversité Paris I Panthéon-Sorbonne en 1984, et imprimée & Damas en deux tomes. Le
travail se fonde sur une lecture « exhaustive » d’« un petit nombre de sources, les plus riches,
les plus originales, les plus variées par le point de vue ol elles se placent » (p. xvir), avec I’objectif
d’établir « un exposé des événements et de leurs enchainements » (p. Xx), tout en observant
les « présupposés qui sous-tendaient I’ceuvre de chaque historien, ses préférences ethniques, ses
préjugés sociaux, ses options politiques » (p. xvim). L’auteur veut s’abstenir (contrairement
au titre de son ouvrage ?) de toutes « propositions d’interprétation» (p. Xx); pourtant, dans
la conclusion, il avance quelques « thémes de réflexion » et il annonce une étude supplémentaire,
complétant un projet d’ensemble de « diptyque » (p. xX) dans lequel ces thémes seraient mis
en relation avec «les recherches actuellement menées sur la société arabe médiévale » (p. 705).

Si, & premiére vue, cette lecture d’une demi-douzaine d’historiens parait modeste, je me
héte de signaler que la bibliographie, impressionnante, renvoie 4 une centaine de textes arabes,
é¢manant d’auteurs échelonnés de 1’époque fatimide a celle des Mameluks. Th. B. a préféré les
textes publiés aux manuscrits, étant donné les problémes pratiques de lecture provenant de
variantes ou de lacunes, problémes que I’auteur connait bien, étant lui-méme éditeur de textes
arabes.

L’approche d’une lecture tout a la fois sélective et exhaustive est certainement supérieure
3 la méthode classique orientaliste, prétendant a une réalité historique objective, demeurée en
fait prisonniére de Dhistoricisme positiviste du Xxix® siécle. Mais du point de vue de I’ensemble
des sources disponibles, elle pose néanmoins quelques questions sur des points précis. Presque
la moitié des sources citées datent de la période mameluke, c¢’est-a-dire d’une période de deux
cents a cing cents ans postérieure aux événements. Pourquoi cette masse de documents tardifs ?
Qu’apportent-ils qui manque chez les historiens antérieurs ? Du reste, pourquoi les manuscrits
de quatre historiens chroniqueurs mameluks (Sibt Ibn al-Gawzi, Nuwayri, Dahabi, Ibn Tagri
Birdi), mais pas les manuscrits d’autres historiens de la méme importance (par exemple Baybars
al-Mansari, Ibn Sakir et al-*‘Ayni) ? Une note sur les critéres de sélection des auteurs tardifs
utilisés aurait été utile.

Un présupposé typique de la plupart des chroniques tardives, présuppos¢ qui joue un rdle
central dans 1’étude de Th. B., est «’étrange attirance » des chroniqueurs pour les cavaliers
turcs, décrits comme hardis et chevaleresques sous les Fatimides (p. 462). Selon l’auteur,
I« archétype » de ces cavaliers est le pieux guerrier combattant contre les croisés aux Xii® et
X1 siécles, « rétro-projeté » dans un x1° siécle, époque ou il n’était encore qu’un aventurier
opportuniste venu de I’Orient avec des troupes de combattants professionnels. L’auteur souligne
justement la « nouveauté » (p. 152) au x° siécle de ces guerriers de métier, équipés de cuirasses
de fer, d’arcs, de lances, de fléaux d’armes, de sabres et de chevaux caparagonnés (p. 109, 113,
201, 242, 597 et 660). Dotés d’une telle panoplie, les cavaliers turcs étaient supérieurs aux

BCAI 10 (1993) Th. Bianquis: Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076): essai d'interpretation de chroniques arabes médiévales, recensé i
von Sivers
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139

cavaliers tribaux, moins bien entrainés, armés et équipés, et il n’est pas surprenant que les
chroniqueurs les admirent en leur attribuant une ardeur islamique en réalité encore absente,
avant 1’arrivée des Seldjouqides et des croisés en Syrie.

Le revers de la médaille fut la militarisation de la classe dirigeante dans I’Empire fatimide.
Selon Th. B., le tournant de cette évolution progressive peut &tre daté de la minorité de I’imam
al-Hakim (996-1021). La masse inutile de pensionnés civils et militaires qui s’était constituée
sous al-‘Aziz, le pére prodigue d’al-Hikim, entravait les fonctions de I’Etat et, aprés quatre ans
d’apprentissage, le jeune imam se mit a I’ceuvre. Il commenga par décimer systématiquement
les trois factions de [D’élite, les tributaires, chrétiens et juifs, les Maghrébins, les Orientaux
(p. 287-291). Puis, il prit une séric de décrets draconiens de morale publique pour gagner le
soutien des masses populaires sunnites contre I’élite (p. 357-358) et finalement « flirta » avec
la nouvelle religion des Druzes. Ceux-ci voulaient faire de lui un &tre divin, fondateur d’une
religion « unitaire », placée au-dessus de toutes les diverses communautés. Dans une brillante
analyse, Th. B. montre que ce programme de gouvernement direct, sans classe dirigeante
intermédiaire, eut comme résultat, non seulement la célebre disparition de I’imam, apparemment
devenu fou, mais aussi une fragilité renouvelée de la fiscalité de I’Etat et, d’un autre coté, le role
de plus en plus important joué par le groupe militaire dans 1’¢lite reconstituée (p. 387 et 397).
L’apparition en 1074, sous le vizirat de Badr al-Gamali, du « second Etat fatimide » (p. 663),
fiscalement plus modeste et par conséquent limité & une élite étroite de militaires, marque la
conclusion.

En Syrie, armée fatimide ne pouvait &tre militairement inquiétée dans sa protection des
villes cotiéres, ports qui jouaient un réle croissant, grice aux premiers établissements de chrétiens
italiens, impliqués dans le commerce de longue distance, entre 1’Inde et la Méditerranée. Mais,
a Pintérieur des terres, des chefs de tribus ou des milices urbaines conservaient la capacité de
contester le pouvoir de leur maitre fatimide. En suivant la chronique complexe des soumissions
et révoltes, des pactes et des trahisons, tirée magistralement des sources par Th. B., on est frappé
par P'ubiquité des tribus. Leurs membres étaient non seulement des bergers et des caravaniers
mais aussi des propriétaires de terres agricoles, des cavaliers lourds équipés a la turque, des
princes locaux, tenant des villes, et des initiateurs d’anticalifats. Cependant 1’hypothése de
Pauteur, attribuant a la démographie et au climat 'origine de la prépondérance relative des
nomades dans la Syrie fatimide (p. 325, 386, 433, 507, 611, 651, 664) me parait quelque peu
hasardeuse. En effet, la grande expansion de I’islam eut lieu a I’époque ou des épidémies successives
prolongeaient la grande peste de Justinien (542-ca 750). Deux situations démographiques de
sens inverse, 1'une d’accroissement, 1’autre de réduction, pouvaient-elles pousser a 1’expansion ?

Le méme phénoméne d’une vigueur relative caractérise les « jeunes gens », ahdds, en Syrie
urbaine fatimide. Th. B., bien connu pour plusieurs études consacrées a ce phénoméne, présente
un bilan définitif de leur role. Ces jeunes gens, groupés autour des portes des villes, étaient de
petits artisans ou des villageois récemment arrivés. Souvent, ils portaient des armes et percevaient
des « taxes » de protection dans un quartier, ou dans la ville ou dans des villages environnants.
Selon les circonstances, ils se faisaient les défenseurs des villes contre les Fatimides ou bien ils
marchaijent avec ceux-ci contre des ennemis communs. Parfois, ils se dressaient contre les riches
familles des pieux marchands de la ville, soit pour les exproprier, soit pour briser leur monopole

BCAI 10 (1993) Th. Bianquis: Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076): essai d'interpretation de chroniques arabes médiévales, recensé
von Sivers
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

d’exercice du droit islamique. Th. B. cite I’exemple fascinant de deux révoltes, ’une a2 Damas
en 960, dix ans avant la conquéte fatimide, ’autre, a Tinnis en Egypte en 971, ol les « jeunes
gens » se révoltérent contre la pratique des mariages sans le consentement de la future épouse,
pratique qui favorisait les notables riches et agés et qui excluait les jeunes gens des milieux
modestes (p. 340 sq., 674 sq., 677 sq.). On assiste & une différenciation sociale urbaine qui
se déroulera d’une maniére paralléle, frappante, en Italie et en Flandre, comme Th. B. le souligne
(p. 441).

La lecture de cette étude, fruit d’une vaste érudition et de recherches minuticuses, est un
rare plaisir. L’auteur se dit « un simple arabisant» (p. 529), mais ces deux tomes témoignent
d’une méthodologie trés sophistiquée et leur contenu est particuliérement bien élaboré. On
attend avec impatience le second volet du diptyque.

Peter VON SIVERS
(Université d’Utah, USA)

Jonathan BERKEY, The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A social History
of Islamic Education. Princeton University Press, 1992. 24 x 16 cm, 238 p.

Ce livre de J. Berkey est une excellente présentation des mécanismes de 1’enseignement
a I’époque mameluke. Pour cette raison, A défaut d’étre vraiment une « Histoire sociale de
I’éducation islamique » (sous-titre imposé par I’éditeur ?), il entre désormais dans les «classi-
ques » a lire pour aborder cette époque, tels les ouvrages de .M. Lapidus et de C. Petry, La
raison en est simple. Sa mati¢re est tirée d’une exploitation des actes de wagfs des fondations
d’enseignement dans Le Caire mameluk (9 wagfs du xive siécle et 19 wagfs du xve siécle). On
est 1 sur un terrain sir qu’avait déja exploré M.M. Amin (4l-Awqaf wa’l hayat al-igtimaiyya
ST Misr, 1980) 1. Le travail de J. Berkey exploite pleinement les possibilités offertes par la docu-
mentation d’archive, et méne & son propos une intéressante réflexion.

L’ouvrage est divisé en sept chapitres. Un chapitre d’introduction expose les éléments dc
’étude, un bref rappel de Iorigine des madrasas, et de ce que fut ce régime mameluk pendant
lequel elles allaient se multiplier au Caire (quelque 130 fondations de dénominations diverses,
durant ’ensemble de la période mameluke) dans une société ol ni I’Etat, ni un corps clérical
en tant que tel, ne se sentent la responsabilité systématique de les entretenir. Le théme général
qu’on va retrouver dans tout le livre apparait déja : I’enseignement, davantage lié aux maitres
qu’aux institutions (qui n’ont eu, selon J.B., en tant que telles, aucun rdle semblable & celui
qu’ont eu les grandes institutions universitaires d’Occident, dotées, elles, d’une « personnalité
scientifique »), dépasse de beaucoup le cadre des établissements qui sont de simples locaux od
peut s’opérer (1a, mais aussi ailleurs) la transmission du savoir.

Ce sont, tres logiquement, les modalités de cette transmission, qui sont analysées dans le
second chapitre (« Instruction »). L’accent est fortement mis sur I'importance de la présence

I. Voir sur cet ouvrage notre compte rendu dans Bulletin critique, n° 6 (1989), p. 126-130.

BCAI 10 (1993) Th. Bianquis: Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076): essai d'interpretation de chroniques arabes médiévales, recensé pz
von Sivers )
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



