1993 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 133

The History of al-Tabari, An Annotated Translation, E. YARSHATER ed., State University
of New York Press, Albany, 1988 -.

Vol. 9, The Last Years of the Prophet, translated and annotated by LK. Poonawalla,
1990. xu -+ 250 p.

Ce volume relate les événements écoulés durant les trois derniéres années de la vie du
Prophéte (8-11 H.). Militairement, les faits les plus marquants sont chronologiquement la bataille
de Hunayn, la reddition d’al-Ta’if et la marche sur Tabiik. Plus importantes certainement, sont
les vagues de députations des tribus d’Arabie : Tabari montre bien la nature personnelle du
lien qui se tissait entre leurs représentants et Muhammad. Toute I’ambiguité de leur adhésion
était 1a : s’attacher & un homme, reconnaitre un nouveau culte dont cet homme était le pro-
moteur. Les deux éléments étaient indissociables, tant la structuration sociale (le systéme
d’alliances) était pensée comme représentant la structure religieuse (I’adoration d’un dieu). En
ce sens, il n’y a pas de différence de nature entre les députations de I’an 9 H. et la dite
« Constitution de Médine » — ol un méme lien personnel est trés présent.

L’autre événement important est, bien sir, le pélerinage de 1I’Adieu. Reste enfin le récit
de la mort de Muhammad, qui est connu pour assigner leurs positions relatives aux Compagnons
du premier cercle, pourrait-on dire, mais qui est aussi pour ["historien un excellent révélateur
du rapport entre hommes et femmes. Il y aurait a faire une belle ¢tude de scénographic de cette
mort, car toutes ces relations conflictuelles sont représentées spatialement, autour du corps du
malade puis de la dépouille du défunt.

Le travail d’annotation de I.K. Poonawalla nous semble tout a fait remarquable et complet.
Les trés nombreux personnages mentionnés, les tribus et les lieux sont identifiés. Et 1'éditeur
nc manque pas de renvoyer aux passages correspondants d’Ibn Ishaq et Ibn Sa'd.

Vol. 15, The Crisis of the Early Caliphate, translated and annotated by R. Stephen
Humphreys, 1990. xxu - 285 p. '

Les années 24-35/644-656 furent celles du califat de “Utman b. "Affan. Lorsque ‘Utman
succéda a “Umar b. al-Hattab, la premiére grande vague de conquéte arabe était & peu prés
accomplie. Le Proche-Orient était acquis aux conquérants, ainsi que la vallée mésopotamienne
ct la puissante Egypte. Dans ces terres conquises, une administration commengait & s’installer;
des campements se créaient, Fustat, Kiifa, Basra, qui allaient rapidement devenir d’énormes
villes, riches des biens prélevés dans les provingces.

De I’administration de ces provinces, Tabari ne nous dit, en fait, que peu de chose. Ou
plutdt, il ne ’évoque qu’a travers les gestes de quelques protagonistes. La situation de I’Egypte,
par exemple, est considérée en une phrase a propos de la révocation du gouverneur ‘Amr b. al-‘As.
Lorsqu’il entre chez “Utman pour lui exprimer sa colére d’avoir été remplacé par ‘Abd Allah
b. Sa‘d, et que le calife lui signifie qu’avec ce dernier les chamelles d’Egypte ont pleinement
donné leur lait, ‘Amr rétorque que c’est vrai mais que les petits sont morts. L’Egypte pressurée
d’impots, étranglée au profit de La Mecque, voila & peu prés tout ce que nous en saurons.

g A

BCAI 10 (1993) E. Yarshater (éd.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. 9. The Last Years of the Prophet, translated and annotated by I.K. Poonawalla.
Vol. 15. The Crisis of the Early Caliphate, translated and annotated by R. Stephen Humphreys. Vol. 21. The Victory of the Marwarid, translated and annotated by M.
Fishbein. Vol. 34. Incepsent Decline, translated and annotated by J.L. Kraemer, recensé par Chr. Décobert

e o e g ae


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

En revanche, la mise en place du systéme patrimonial est largement décrite par Tabari,
c’est-a-dire la tendance du régnant a placer aux postes clés de I’administration des hommes a
la fois proches et dépendants de lui, c’est-a-dire encore la prise en main de I’administration par
des hommes recrutés sur le mode de la relation de parenté ou de clientéle plutdt que sur le régime
de la compétence. Nous touchons d’ailleurs 1a a ’une des raisons de la chute de “Utman; non
pas que le calife fit contesté parce qu’il imposait un gouvernement patrimonial de 1’empire,
mais parce qu’il ne respectait pas I’'une de ses régles fondamentales qui est celle de I’équilibre
entre toutes les différentes fractions (et factions) qui lui étaient en principe attachées.
Le systéme patrimonial, dont nous suivons ici les premiéres étapes, ne survit d’ailleurs pas
longtemps, puisqu’il fut vite remplacé par ce que Max Weber appelait le sultanisme, ol le fondé
de pouvoir, de condition servile désormais, allait détenir toute 1’auto.ité et s’imposait a celui
dont il devait dépendre.

La description, longue et saisissante, que Tabarl fait des derniers jours et de I’assassinat
de “Utman est celle de la premiére grande crise de ’islam, et il apparait que 1’historien, conscient
de ce qu’il rapporte, n’a voulu négliger aucun détail, aucun geste, aucune phrase. Ses sources
d’information sont nombreuses, contradictoires entre elles, elles organisent le doute, clles ne
tranchent pas.

R.S. Humphreys, dans son introduction, parle de ses informateurs lointains, et en particulier
de Muhammad b. ‘Umar al-Wagqidi et le « mystérieux » Sayf b. “Umar. Ce dernier est la source
la plus importante de Tabari, et R.S. Humphreys s’est demandé pourquoi. Les réponses apportées
sont tout a fait dignes d’intérét. La premiére repose sur le constat que Sayf avait une vision trés
« naive » et religicuse des faits dont il rendait compte. Mettre ses relations en avant permettait
a Tabari de glisser entre celles-ci quelques traditions un peu moins saint-sulpiciennes (pourrait-on
dire par un affreux anachronisme), d’autres traditions moins hagiographiques, moins flatteuses
sur les motifs des acteurs de cette crise primordiale. L’autre raison — qui parait plus fondamentale
(et qui nous semble plutdt en contradiction avec la premiére) — est que Sayf était visiblement
proche des qussas. Ces sermonnaires des rues et des mosquées délivraient au peuple musulman
des récits qui transcendaient leurs personnages et transformaient toute action en acte d’unc
histoire prophétique, d’une histoire sacrée. Que Tabari fiit sensible & cette sacralisation d’une
histoire encore trés proche du prophéte Muhammad et des prophétes qui avaient annoncé 1'islam
cst un élément majeur de son écriture. L’ombre prophétique et muhammadienne distinguait
finalement les califes rasidin de leurs successeurs.

Vol. 21, The Victory of the Marwanids, translated and annotated by M. Fishbcin, 1990.
xvul -+ 234 p.

Le présent volume couvre les années 66/685 4 73/693. Ces quelques années furent d’unc
densité extréme, et les événements qui s’y sont déroulés d’un effet considérable dans [’histoire
de I'Islam. Incontestablement, ce volume est I’'un des plus importants de la collection. Qu’on
en juge. Nous sommes au cceur de la deuxiéme fitna. Nous connaissons les attendus du conflit.

Yazid, successeur de Mu'awiya, n’avait pas réussi & emporter I’accord de toutes les parties
de I’empire. A Médine, en particulier, s’étaient élevés contre lui le fils de ‘Ali b. Abi Talib,

BCAI 10 (1993) E. Yarshater (éd.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. 9. The Last Years of the Prophet, translated and annotated by I.K. Poonawalla.
Vol. 15. The Crisis of the Early Caliphate, translated and annotated by R. Stephen Humphreys. Vol. 21. The Victory of the Marwarid, translated and annotated by M.
Fishbein. Vol. 34. Incepsent Decline, translated and annotated by J.L. Kraemer, recensé par Chr. Décobert

e o e e g ae


http://www.tcpdf.org

1993 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 135

al-Husayn, et le fils d’al-Zubayr, ‘Abd Allah. Al-Husayn avait été tué a Karbala. Ibn al-Zubayr
s’était retranché dans la Ville sainte.

Lorsque ‘Abd al-Malik b. Marwan accéda au pouvoir a la mort de son pére, en 66/685,
une autre menace apparut : un mouvement $i‘ite se développa sur 1'idée de venger la mort
d’al-Husayn et d’imposer le régne de la famille ‘alide (en la personne de Muhammad b.
al-Hanafiyya). Al-Muhtar b. Abi ‘Ubayd, a la téte de ce mouvement, avait massé ses forces dans
la ville de Kifa. Le gouvernorat d’Iraq tomba bient6t entre ses mains. En fait, al-Muhtar
inquiétait autant Ibn al-Zubayr que ‘Abd al-Malik, et c’est ce premier qui vint a bout du ‘Alide :
en 68/687, il dépécha son frére al-Mus‘ab a ’assaut de Kiifa et se rendit maitre de 1’Iraq.

Ce n’est qu’en 73/692 que “Abd al-Malik vint & bout d’Ibn al-Zubayr. Aprés avoir vaincu
Mus‘ab et repris les villes de Kiifa et Basra, il fit marcher Haggag b. Yusuf sur La Mecque. Au
terme d’un long siége de la Ville sainte, Ibn al-Zubayr mourut au combat.

Ces quelque huit années, donc, furent d’une grande fébrilité et les événements qui s’y
déroulérent d’une pesanteur extréme pour ’histoire de I’Islam : dispute pour le califat parmi
les descendants des proches de Muhammad; rivalité de 1égitimité entre la capitale de I’empire
et la Ville sainte; revendication de la famille du Prophéte pour le pouvoir; sans oublier les
premiers mouvements harigites, avec les insaisissables Azariga qui contestaient I’autorité établie.

Pour un volume d’une telle importance, il fallait un excellent traducteur. Michael Fishbein
est bien celui-la. Sa langue est claire, fluide, et rend a merveille un texte que chacun sait difficile.
Sa présentation rappelie les faits essentiels; ses notes, suffisantes, aident le lecteur sans ’assommer
de détails qui 1’éloigneraient du texte.

Vol. 34, Incepient Decline, translated and annotated by J.L. Kraemer, 1989. xxiv -+
249 p.

Ce volume couvre les années 227/842 a 248/862, soit les vingt ans des régnes d’al-Watiq
et d’al-Mutawakkil, fréres et fils d’al-Mu‘tasim, et d’al-Muntasir, fils d’al-Mutawakkil. Ces régnes,
que 1’on peut qualifier de période de Samarra, furent témoins de la montée en puissance des
gardes turques. Al-Mutawakkil, qui tenta de desserrer le carcan, fut assassiné par ses Turcs;
quant a son fils, al-Muntagir, la maladie qui le fit succomber ressemble bien 4 un empoisonne-
ment. Tabari, en 1égitimiste et historien précis des mécanismes de pouvoir, préte grande attention
aux circonstances de ces morts et en fait le symptome d’une évidente perte de la puissance califale.
C’est effectivement en ces années troubles, aprés le sursaut d’autorité d’al-Ma’miin, que le
pouvoir ‘abbasside perdit I’essentiel de ses prérogatives. Et la fin de 1’épisode de la Mihna,
signifiée par al-Mutawakkil, en est bien le fait le plus saillant.

A ce propos, le traducteur, tout comme le lecteur, est en droit de s’interroger. Pourquoi
Tabari s’intéresse-t-il si peu a la Mihna, et aux démélés entre les Mu'tazilites et une bonne
partie des ‘wlama’ 7 Pourquoi semble-t-il désormais oublier un personnage aussi central qu’Ahmad
b. Hanbal ? On peut répondre que Tabari avait une aversion connue pour le hanbalisme, et
I’on sait qu’il eut & subir les assauts d’une foule partisane lorsqu’il attaqua quelques-uns de
ses principes juridiques. Oublier Ahmad b. Hanbal au point de ne pas mentionner sa mort
(en 241/855) entrait certainement dans cette logique de polémique.

BCAI 10 (1993) E. Yarshater (éd.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. 9. The Last Years of the Prophet, translated and annotated by I.K. Poonawalla.
Vol. 15. The Crisis of the Early Caliphate, translated and annotated by R. Stephen Humphreys. Vol. 21. The Victory of the Marwarid, translated and annotated by M.
Fishbein. Vol. 34. Incepsent Decline, translated and annotated by J.L. Kraemer, recensé par Chr. Décobert

e o e g ae


http://www.tcpdf.org

136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

Mais I’on peut également dire que pour lui I’essentiel de la Mihna n’était ni dans ses sou-
bresauts ni dans ses moments ultimes, mais dans sa phase initiale et, surtout, dans les motivations
des acteurs premiers, notamment d’al-Ma’min. L’insistance portée sur Dlinitiative du calife
(il est en I'occurrence notre source principale), plutdét que sur les réactions des juristes et des
traditionnistes montre que, pour Tabari, il s’agissait bien plus d’un enjeu de légitimité de pouvoir
que de théologie.

Comme 1’a fait R.S. Humphreys (vol. XV), J.L. Kraemer présente en introduction le travail
de Tabarl : la maniére dont I’information se diversifie & mesure qu’il avance vers ce qui lui est
contemporain; la maniére dont également il sélectionne fortement ses informations pour se
concentrer sur les questions de pouvoir et de religion, a 1’exception, souligne J.L. Kraemer, de
ce qui touche a la culture matérielle et profane.

Christian DECOBERT
(IFAQ, Le Caire)

Henri PIRENNE, Mahomet et Charlemagne. Presscs Universitaires de France, Paris,
1992 (Collection Quadrige). 218 p. - cartes.

Le grand historien belge du début du xx° siécle, Henri Pirenne, aprés avoir longuement
exploré le Moyen Age (par exemple, Les villes du Moyen Age, 1926; Histoire de I’Europe, des
invasions au XVI® siécle, 1936), s’est penché durant les vingt derniéres années de sa vie sur les
mécanismes de passage de I’Antiquité au Moyen Age européen. Quel a été le role des « grandes
invasions » ? Ont-elles détruit I’Empire romain ? Germanisé et « barbarisé» I’Europe, la
précipitant dans le Moyen Age ? La premiére construction européenne, I’Empire nordique de
Charlemagne, est-il le fruit de ces conquétes germaniques ?

A presque toutes ces questions, H. Pirenne répond par la négative et ce sera la premiére
partie de I’ouvrage. La deuxiéme partie établit la thése, car ¢’en est bien une, de la responsabilité
de I’expansion islamique dans la constitution d’un Empire carolingien nordique.

 le premier élément & prendre en compte, en effet, est ’assise méditerranéenne du monde
romain. Or, les invasions germaniques des 1v° et surtout v® siécles, selon H. Pirenne, n’ont mis
en cause ni ['unité méditerranéenne, ni la .continuité des activités économiques, sociales et
intellectuelles du monde romain. L’idéologie politique dominante, si on peut dire, reste, aprés
les invasions, celle de la tradition antique, y compris dans son aspect laique, puisque 1’Eglise
n’est pas intégrée a ’Etat et que le pouvoir politique reste purement séculier. Les Germains se
sont romanisés plutét que D’inverse, et cette situation, d’aprés Ihistorien belge, durera jusqu’a
la décadence mérovingienne.

C’est alors qu’intervient 1’événement décisif, « I’invasion de P'Islam», qui va disloquer
I'unité déclinante du monde antique. On remarquera le parallélisme de la terminologie :
«invasions germaniques », « invasion de [’Islam ». La comparaison entre les deux phénoménes
met mieux en évidence leur contraste. Effet de surprise, frontiéres dégarnies, supériorité morale
expliquent 1’avancée des musulmans. H. Pirenne insiste surtout sur cette derniére idée, hors
de laquelle « toutes les raisons sont insuffisantes a expliquer un triomphe aussi total». «II n’est
qu’une réponse et elle est d’ordre moral. Tandis que les Germains n’ont rien a opposer au

BCAI 10 (1993) E. Yarshater (éd.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. 9. The Last Years of the Prophet, translated and annotated by I.K. Poonawallz
Vol. 15. The Crisis of the Early Caliphate, translated and annotated by R. Stephen Humphreys. Vol. 21. The Victory of the Marwarid, translated and annotated by M.
Fishbein. Vol. 34. Incepsent Decline, translated and annotated by J.L. Kraemer, recensé par Chr. Décobert


http://www.tcpdf.org



