1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 123

Notre propos n’est pas ici d’entrer dans le détail des questions de logique traitées par
Gersonide, auxquelles le commentaire de Ch. M. fournit un excellent moyen d’accés. Nous
voulions plutdt souligner, & I’intention des historiens de la logique et de la philosophie arabes,
I’étroitesse des rapports qui lient le Livre du syllogisme correct a la tradition arabe, spécialement
a Averroés. Et si le traité de Gersonide ne se comprend pas sans le recours au Commentaire
moyen et aux Questions logiques d’Averrogs, il n’est pas moins vrai que I’ouvrage de Gersonide
est extrémement utile & une lecture critique d’Averroés. Ceci est d’ailleurs vrai, bien évidemment,
de I’ensemble des ouvrages logiques de Gersonide qui tous ont pour source directe les traités
d’Averroés.

Le livre comporte un glossaire hébreu-anglais, et un utile glossaire commenté anglais-
hébreu, qui gagne a étre confronté avec le vocabulaire arabe de la logique (ce que fait parfois
Ch. M.). Curieusement, le livre contient deux listes bibliographiques dont 1’une concernerait
les ouvrages cités dans le commentaire de Ch. M. Mais cette division ne se justifie pas, car
ces deux listes font souvent double emploi, et il arrive inversement qu’un ouvrage cité ne soit
dans aucune de ces listes. D’une maniére générale, on rencontre trop d’erreurs matérielles,
qui sont loin d’étre toutes corrigées dans la liste d’errata (celle-ci introduit elle-méme une erreur
grossiére : c’est la p. 117 qu’il faut omettre et non la p. 247). Ces défauts sont regrettables dans
un livre de qualité, dont le prix est d’ailleurs élevé.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(CNRS, Paris)

Majid FAKHRY, Ethical Theories in Islam. E.J. Brill, («Islamic Philosophy, Theology
and Science » VIII), Leyde, 1991. 16,5 x 24,5cm, x -+ 230 p.

Longtemps professeur a ['université américaine de Beyrouth, 1’auteur est bien connu pour
A History of Islamic Philosophy, New York and London, 1970 (2¢ éd. 1983; trad. frangaise,
Histoire de la philosophie islamigue, Paris, 1989) 1. Cet excellent ouvrage est en quelque sorte
complété maintenant dans le domaine de [’éthique (cf. p. x). Mais, par rapport au livre
précédent, deux différences de méthode se remarquent dans le nouveau compendium : nous y
reviendrons aprés avoir présenté celui-ci. Il comporte au total dix-huvit brefs chapitres, groupés en
quatre parties : I. « La morale scripturaire » (dans le Coran, et dans les traditions prophétiques);
II. « L’éthique théologique » (mu‘tazilites et a§‘arites); III. « L’éthique philosophique » (depuis
ses sources grecques jusqu’d Galal al-Din al-Dawwini, m. 1501); IV. « L’éthique religicuse ».
Ce plan est étrange. Une dizaine d’ouvrages ou d’auteurs célébres traitant de 1’éthique, au
premier rang desquels figure Miskawayh, appartiennent directement 4 la philosophie islamique :
M. Fakhry les place a juste titre en III, et consigne avec soin leur dette respective aux
philosophes grecs ou hellénistiques, et notamment & I’Aristote de 1’Ethique @ Nicomagque. C’est

1. Cf. Bulletin critique, n° 8 (1992), p. 60-62.

BCAI 10 (1993) M. Fakhry: Ethical Theories in Islam («Islamic Philosophy, Theology and Sciences» VIII), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N¢ 10

fort bien. En revanche, la distinction des trois autres parties semble artificielle. Nonobstant
les explications des p. 6s et 151, nous ne voyons pas grand sens a traiter en IV d’al-Hasan
al-Basri, maitre des mu‘tazilites, aprés avoir exposé la doctrine de ceux-ci en II; ni a parler
briévement des aS‘arites en II, pour terminer en IV par leurs deux plus célébres docteurs,
Fahr al-Din al-Razi puis (sic) Gazali qui le précéde d’un siécle.

Comme on voit, et c’est la premiére différence de fond avec son ouvrage antérieur sur la
philosophie islamique dans son ensemble, I’A. renonce & une présentation globalement historique,
au profit d’un exposé par «types» de morale. L’option est parfaitement valable, mais on
déplore, compte tenu de la grande souplesse des cadres adoptés, I’absence du soufisme comme
de la littérature de sagesse (cf. p. Ss et 8, les remarques & ce sujet). Le second principe essentiel
de méthode posé en téte du livre est d’y procéder « as objectively as possible » (p. 1x), i.e. sans
appréciation ou ajout personnel.

Il en résulte que I'auteur se contente d’ordinaire pour chaque penseur de choisir son
principal ouvrage d’éthique ou apparenté, et d’en faire 1’analyse. Lorsque la doctrine rapportée
est vraiment riche ou du moins nettement originale (‘Abd al-Gabbar, Miskawayh, Ibn Hazm,
Gazali), ’exposé est trés instructif. D’autres fois, il est plat et répétitif. On revient tout le temps
sur les définitions du bien, de la perfection, du bonheur (sans les approfondir), sur I’excellence
de la raison (théme quelque peu rhétorique), sur la division des puissances, parties ou facultés
de I’ame, sur la classification des vertus. La prépondérance de ces questions chez les penseurs
musulmans, au détriment de plusieurs autres problémes de la philosophie morale (condition-
nements de I’agir humain, nature de la conscience morale, valeur de [’autre...), n’est
I’objet d’aucune réflexion. C’est 12 un manque a gagner certain. Ni la morale, ni 1’éthique
ne sont séparables de I’homme et ne peuvent faire, dans une étude historique, I’économie
de Dl’anthropologie qui les porte. De plus, s’agissant des théories morales qui se sont
développées en fonction de I’islam in globo, ou de ses écoles et sensibilités internes, il parait
nécessaire de pousser la réflexion sur les rapports du sujet moral a Dieu plus loin que cela
n’a été fait ici.

Par ailleurs, dans un ouvrage qui commence par souligner I’'importance de la « definition
of ethical concepts » (p. 1), on est tout a fait surpris de ne pas trouver I’index correspondant.
Il elit été indispensable pour pallier le caractére un peu décousu qu’impose au livre son approche
signalétique. Dans un bon index, le lecteur aurait gagné a retrouver I’étude de la mort et de
sa vaine crainte p. 70, 76s, 121, 127-129, 184s; du plaisir p. 43s, 72s, 188s, 202s; de la sagesse
p. 52, 70, 74, 112, 122s etc. Au passage, il aurait apprécié la traduction des termes techniques
arabes, souvent mentionnée dans le texte. Cette traduction laisse parfois a désirer. 11 y a du
flottement. On s’étonne de voir ihsan (141) et sila (164) rendus par le méme vocable anglais,
qui exprime de plus une notion spécifiquement chrétienne : charity ! Le mot coranique birr est
traduit par : 1) right (3); 2) righteousness (12s, 173); 3) uprightness (22); 4) piety (164). Bref,
un index des notions manquera 4 Phistorien de la philosophie. C6té islamologie maintenant,
il eQit été normal de donner un index des nombreux versets coraniques allégués.

1l faut ajouter 4 la bibliographie plusieurs titres tels que : Meir M. Bar Asher, « Quelques
aspects de D’éthique d’Abli Bakr al-Razi, et ses origines dans 'euvre de Galien», Studia
Islamica, fasc. LXIX et LXX (1989); C.,H. de Fouchecour, Moralia. Les notions morales

BCAI 10 (1993) M. Fakhry: Ethical Theories in Islam («Islamic Philosophy, Theology and Sciences» VIII), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 125

dans la littérature persane du III°[IX°* au VII°| XIIT® siécle, Paris, 1986; Marie-Thérése Urvoy,
Traité d’éthique d’Abii Zakariyyd’' Yahyd ibn ‘Adi. Introduction, texte et traduction, Paris, 1991 2,
Les réserves que nous avons émises ne sauraient diminuer les mérites de M. Fakhry, qui
a délibérément limité son objectif. En attendant un traité complet des doctrines morales en
islam, le présent ouvrage, par la clarté de son exposé, son bon index des noms propres,
ses références abondantes et précises aux textes arabes et grecs, rendra de grands services.

Guy MonnNoTt
(EPHE, Paris)

The Sea of Precious Virtues (Bahr al-Fawa’id). A4 Mediaeval Islamic Mirror of Princes,
translated from the Persian by Julie Scort MerisaMi. University of Utah Press,
Utah, 1991. In-8°, 448 p.

L’ceuvre traduite ici se range dans un genre littéraire abondamment représenté en langue
persane : les Miroirs des Princes. Dans la plupart de ces écrits, on trouve une synthése entre
la pensée politique et éthique de 1’islam et les antécédents préislamiques iraniens, hellénistiques
et byzantins. Le Bahr al-fawd’id occupe une place particuliére dans ce genre : il montre une
affirmation prononcée de 1’idéal islamique. Ouvrage de caractére encyclopédique, il fait la somme
des connaissances morales et religicuses au xu° siécle. Le texte fut composé en Syrie, a I’époque
des Croisades, dans un climat de polémique et de lutte contre la propagande ismaélienne.

M.T. DanispaZzuh, qui a édité le texte en 1966, suivi par A.K.S. Lambton et Ch.-H.
de Fouchécour, faisait de Alp Qutlug Gabiiga Ulug, atabek d’un fils d’Ag-Sunqur (mort en
1094), le dédicataire de I’ouvrage. Julie Scott Meisami montre que cette attribution est fautive.
Elle a été engendrée par une mauvaise lecture des titres précédant le nom du véritable
dédicataire qui ont été compris, a tort, comme étant le nom d’une autre personne. Le texte
est dédicacé a l’atabek Arslain Aba ibn Aq-Sunqur, qui gouverna Alep et I’Azarbaygan.
Nous ne possédons aucun renseignement sur ’auteur mais 'eeuvre révéle qu’il était sunnite,
af‘arite et $afi'ite. Julie Scott Meisami pense qu’il avait sans doute été amené de Perse a Alep
par Nir al-Din Zangi.

Le Bahr al-fawa’id se compose de trente-six livres, divisés chacun en plusieurs sections. Le
livre I traite de la conduite de la guerre sainte (gikad), contre son Ame sensible (nafs) mais aussi
contre les ennemis extérieurs. L’auteur accorde une importance particuliére au gihad qui occupe
non seulement toute la premiére partie de I’ouvrage mais qui revient a plusieurs reprises dans
d’autres sections. Le livre II est un «livre de sagesse » fait de conseils présentés sous la forme
de récits (hikdyat), certaines attribuées a des autorités musulmanes, d’autres a des rois d’Iran.
Le livre V est consacré a la conduite des hommes pieux (ahldg-i salihin), satisfaits de ce que

2. Cf. Bulletin critiqgue, n° 9 (1992), p. 97-99.

BCAI 10 (1993) M. Fakhry: Ethical Theories in Islam («Islamic Philosophy, Theology and Sciences» VIII), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



