1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 121

maniére propre d’utiliser les lieux communs, qui les distingue de la rhétorique et de la dialectique,
Avicenne signale que I’on observe, en outre, entre la dialectique et la rhétorique elles-mémes, des
différences dans 1’usage qu’elles font de ces lieux. // SR 176, 6. A propos de la dialectique, Avicenne
écrit : « Wa-tusta'mal fi-ha l-mugaddamat allati hiva muta‘aliyat al-Subra haqgigiyyatuha ». W 182, 11-
13 : « Ferner werden... in ihr diejenigen Pramissen angewandt, deren wirkliche Bedeutung (hagigiyya)
in iiberragendem Mass anerkannt ist ». En entendant hagigiyyatuha au sens de hagigiyyat al-Suhra
(d’aprés une remarque orale d’A. Hasnaoui), on traduirait plutét ainsi : « De plus, on utilise en elle
les prémisses qui sont d’une notoriété éminente et tout a fait réelle. »

Maroun AOQUAD
(CNRS, Paris)

Charles H. MANEKIN, The Logic of Gersonides. A translation of Sefer ha-Heqqesh
ha-Yashar (The Book of the Correct Syllogism) of Rabbi Levi ben Gershom, with
introduction, commentary, and analytical glossary. Kluwer Academic Publishers,
Dordrecht, Boston, London, 1992 (The New Synthese Historical Library, vol. 40).
In-8°, x11-341 p.

Dans la tradition hébraique médiévale, ’apprentissage de la logique faisait partie des études
philosophiques (lorsque celles-ci étaient pratiquées), tout comme dans la tradition arabe, ou
les savants juifs ont puisé leurs sources. C’est sans doute grice a Maimonide, dont le traité
de logique écrit en arabe a été traduit en hébreu par Moses Ibn Tibbon en 1256 sous le titre
de Millot ha-Higgayon (Les termes de la logique), que les études de logique ont été regues
d’abord dans les milicux juifs de Provence au xmi® siécle, mais la formation d’une logique
hébraique a été principalement influencée par les traductions des traités de 1’Organon d’Aristote
effectuées a partir des versions arabes, et par les traductions des commentaires ou traités
d’al-Farabi, d’Ibn Rudd et d’al-Gazili (premiére partie des Maqasid al-falasifa). La presque
totalité des ceuvres produites par les savants juifs du Moyen Age, a partir de ces sources,
est restée manuscrite et n’a point encore éveillé la curiosité des érudits modernes. C’est donc
avec un vif intérét que nous saluons ici la publication, par Ch. Manekin, d’une traduction
anglaise d’un ouvrage logique de Gersonide.

Exégéte biblique, philosophe de premier plan et astronome remarquable dans son grand
ouvrage Milhamot ha-Shem (Les Guerres du Seigneur), Levi ben Gershom (1288-1344), connu
aussi sous le nom de Gersonide ou celui de Leo de Balneolis, composa trois traités de logique
qui le placent, selon Ch. M., au premier rang des savants juifs médiévaux en cette matiére.
Ces trois traités sont : 1) le Livre du syllogisme correct (daté de 1319 dans les manuscrits);
2) le Commentaire de logique (c. 1321-1324), qui est un « supercommentaire » portant sur le
Commentaire moyen d’Averroés a 1’Organon, et couvrant I’Isagogé de Porphyre et les six traités
aristotéliciens réunis selon [’ordre traditionnel, Catégories, De interpretatione, Analytiques
Premiers, Analytigues Seconds, Topiques, Réfutations sophistiques; 3) un Commentaire sur les
premier et second traités d’Averroés concernant certains points des Analytiques Premiers (aprés

BCAI 10 (1993) Ch.H. Manekin: The Logic of Gersonides. A translation of Sefer ha-Heqgesh ha-Yashar (The Book of the Correct Syllogism) of Rabbi Leviben Gershom,
recensé par H. Hugonnard-Roche
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

1323), qui est un commentaire des cinquiéme et neuvieme des Questions logiques d’Averroes.
Si le deuxiéme de ces ouvrages a été le plus connu du Moyen Age hébraique, le premier fait
montre, selon Ch. M., d’une grande originalité de pensée et d’une remarquable rigueur de
méthode.

Ce Livre du syllogisme correct est conservé (en tout ou en partie) dans quatre manuscrits
en hébreu, et dans un manuscrit unique en latin d’une traduction anonyme qui aurait été faite
(d’aprés son style) au tournant des xv°® et xvi° siécles. Ch. M. a préparé une édition du traité
sur la base de ces manuscrits, et c’est cette édition (2 paraitre) qui est le support de la traduction
publiée par lui. D’aprés Ch. M., les manuscrits se partagent en deux groupes, qui contiennent
des versions sensiblement différentes sur certains points. Pour expliquer ces divergences,
Ch. M. émet I’hypothése que ces deux versions représentent deux « éditions » successives du
texte, dont la premiére daterait de 1319, tandis que la seconde serait postérieure au Commentaire
sur les Questions logiques d’Averroés. Gersonide aurait modifié son approche de certaines questions
de logique modale aprés avoir eu accés a la traduction des Questions logiques, exécutée en 1320
par Samuel ben Judah, et il await rédigé & nouveau certaines parties de son propre traité,
pour tenir compte des explications d’Averroés sur la logique modale dans ces Questions,
explications qui différaient quelque peu de celles du Commentaire moyen. Le lecteur hébraisant
pourra, espérons-le, se faire lui-méme une opinion sur ce point lorsque les textes originaux
en hébreu seront publiés. S’agissant de la version anglaise. Ch. M. a choisi de traduire la
« seconde édition » du traité, en donnant, dans son introduction et son commentaire, quelques
indications sur les remaniements effectués par Gersonide. Si cette décision se justifie du point
de vue éditorial par des raisons matérielles bien compréhensibles, elle est néanmoins regrettable
pour le lecteur non hébraisant qu’elle prive de la « premiére édition», et de la possibilité
d’exercer sa critique sur les textes compards.

La traduction anglaise (p. 53-188) est accompagnée d’un copieux commentaire (p. 189-299),
ou les méthodes et preuves de la syllogistique gersonidienne sont minutieusement explicitées,
et mises en perspective par rapport a la tradition arabe représentée par Averrods, qui est
la référence constante de Gersonide. C’est par Averroés, en effet, que Gersonide connait la
logique d’Aristote, et c’est a travers lui seul qu’il critique divers points de cette logique.
Dans son introduction (p. 1-50), Ch. M. consacre quelques pages & donner une vue d’ensemble
du traité et a mettre en valeur ses aspects les plus novateurs. Le Livre du syllogisme correct
comporte deux parties : la premiére contient le classement des propositions et les régles
d’inférences non-syllogistiques, c’est-d-dire des inférences & partir d’une seule proposition
(subalternation, conversion, etc.); la seconde partie contient la syllogistique, c’est-a-dire les
régles d’inférences & partir de deux propositions. Quant aux éléments du traité les plus dignes
de retenir ’attention de I’historien de la logique, Ch. M. en reléve cinq : ’interprétation méme
de la syllogistique, la défense de la quatriéme figure, le traitement de la quantification du
prédicat, le traitement des inférences avec des termes relationnels ou des prépositions, la logique
modale. Dans tous ces domaines, les innovations de Gersonide se déploient dans le cadre de
la logique aristotélicienne, comme le note Ch. Manekin, comme d’ailleurs ce fut le cas dans

la scolastique latine, mais sans que l’on puisse trouver trace d’une influence de celle-ci sur
I’ceuvre du savant juif.

BCAI 10 (1993) Ch.H. Manekin: The Logic of Gersonides. A translation of Sefer ha-Heqgesh ha-Yashar (The Book of the Correct Syllogism) of Rabbi Leviben Gershom,
recensé par H. Hugonnard-Roche )
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 123

Notre propos n’est pas ici d’entrer dans le détail des questions de logique traitées par
Gersonide, auxquelles le commentaire de Ch. M. fournit un excellent moyen d’accés. Nous
voulions plutdt souligner, & I’intention des historiens de la logique et de la philosophie arabes,
I’étroitesse des rapports qui lient le Livre du syllogisme correct a la tradition arabe, spécialement
a Averroés. Et si le traité de Gersonide ne se comprend pas sans le recours au Commentaire
moyen et aux Questions logiques d’Averrogs, il n’est pas moins vrai que I’ouvrage de Gersonide
est extrémement utile & une lecture critique d’Averroés. Ceci est d’ailleurs vrai, bien évidemment,
de I’ensemble des ouvrages logiques de Gersonide qui tous ont pour source directe les traités
d’Averroés.

Le livre comporte un glossaire hébreu-anglais, et un utile glossaire commenté anglais-
hébreu, qui gagne a étre confronté avec le vocabulaire arabe de la logique (ce que fait parfois
Ch. M.). Curieusement, le livre contient deux listes bibliographiques dont 1’une concernerait
les ouvrages cités dans le commentaire de Ch. M. Mais cette division ne se justifie pas, car
ces deux listes font souvent double emploi, et il arrive inversement qu’un ouvrage cité ne soit
dans aucune de ces listes. D’une maniére générale, on rencontre trop d’erreurs matérielles,
qui sont loin d’étre toutes corrigées dans la liste d’errata (celle-ci introduit elle-méme une erreur
grossiére : c’est la p. 117 qu’il faut omettre et non la p. 247). Ces défauts sont regrettables dans
un livre de qualité, dont le prix est d’ailleurs élevé.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(CNRS, Paris)

Majid FAKHRY, Ethical Theories in Islam. E.J. Brill, («Islamic Philosophy, Theology
and Science » VIII), Leyde, 1991. 16,5 x 24,5cm, x -+ 230 p.

Longtemps professeur a ['université américaine de Beyrouth, 1’auteur est bien connu pour
A History of Islamic Philosophy, New York and London, 1970 (2¢ éd. 1983; trad. frangaise,
Histoire de la philosophie islamigue, Paris, 1989) 1. Cet excellent ouvrage est en quelque sorte
complété maintenant dans le domaine de [’éthique (cf. p. x). Mais, par rapport au livre
précédent, deux différences de méthode se remarquent dans le nouveau compendium : nous y
reviendrons aprés avoir présenté celui-ci. Il comporte au total dix-huvit brefs chapitres, groupés en
quatre parties : I. « La morale scripturaire » (dans le Coran, et dans les traditions prophétiques);
II. « L’éthique théologique » (mu‘tazilites et a§‘arites); III. « L’éthique philosophique » (depuis
ses sources grecques jusqu’d Galal al-Din al-Dawwini, m. 1501); IV. « L’éthique religicuse ».
Ce plan est étrange. Une dizaine d’ouvrages ou d’auteurs célébres traitant de 1’éthique, au
premier rang desquels figure Miskawayh, appartiennent directement 4 la philosophie islamique :
M. Fakhry les place a juste titre en III, et consigne avec soin leur dette respective aux
philosophes grecs ou hellénistiques, et notamment & I’Aristote de 1’Ethique @ Nicomagque. C’est

1. Cf. Bulletin critique, n° 8 (1992), p. 60-62.

BCAI 10 (1993) Ch.H. Manekin: The Logic of Gersonides. A translation of Sefer ha-Heqgesh ha-Yashar (The Book of the Correct Syllogism) of Rabbi Leviben Gershom,

recensé par H. Hugonnard-Roche
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



