106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

— méme p., derniére ligne; lire : ... yaltamisu bihda al-insan et non yaltamisu bi-I-insan...
— p. 359, 1. 8; lire : bi-intag et non intag;

— méme p. L. 15; omission de naqidahu; lire : . .. an ya’tiya bi-qiyasin(. . .) yuntigu naqgidahu;
— méme p. 1. 17; lire : al-wad* au lieu de al-gawl,

— méme p. 1. 22; lire : gama'aha au lieu de gami‘uha,

— p. 360, 1. 1; lire : ‘gnhu au lieu de ‘inda.

L’ceuvre logique d’Alfarabi eut un destin paradoxal : les éléves éclipsérent leur professeur;
Avicenne en Orient, Averroés en Occident firent oublier le « Second Maitre » et ce qu’ils lui
devaient. Du premier, la légende prétend qu’il briila les traités farabiens. Cette édition montrera
bient6t 1’étendue de ce dont le second leur demeure redevable. Elle fera date; elle contribuera
a redresser le préjudice historique que valut au maitre 1’éclat de ses disciples; elle donnera,
a n’en pas douter, le signal d’un essor de la recherche sur 1’art souverain du commentaire...
et sur le souverain de I’art du commentaire.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne-Bordeaux III)

Renate WURSCH, Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik : ein Beitrag
zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen Welt. Klaus Schwarz Verlag,
« Islamkundliche Untersuchungen, » 146, Berlin, 1991. 15,5 x 23 cm, vi + 260 p.

Ce travail comporte deux volets : des analyses doctrinales et philologiques, portant essentiel-
lement sur les principes fondamentaux de la discipline oratoire tels que rendus dans les
commentaires arabes de la Rhétorique (Rhét.) d’Aristote, et une traduction en allemand du
premier livre de la Rhétorigue d’Avicenne [édité par M. S. Salem, Ibn Sina (Avicenne), 4/-Shifa’,
La logique. Vol. VIII : Rhétorique (Al khatabah). (Le Caire, 1954) (SR)]. Aprés un bref panorama
de la tradition de la rhétorique aristotélicienne dans [’antiquité et dans le monde arabo-
musulman (1-13), Madame Wiirsch (W) propose d’abord une présentation globale de la théorie
de la persuasion (14-36) : les concepts de persuasion (ignd’) et de conviction (zasdiq) (14-24);
la persuasion des choses singuliéres comme but de la rhétorique (25-26); la forme de I’enthy-
méme — la question du syllogisme tronqué (26-27); la matiére des enthymémes — examen
des notions (ra’y, zann, mayl) sous lesquelles se trouvent subsumées les expressions employées
par Avicenne pour caractériser les prémisses rhétoriques, ainsi que de la maniére dont se fait
cette subsomption (27-36). W passe ensuite a des analyses plus fines : approfondissement du
concept spécifique de notoriété selon le point de vue immédiat et des concepts quasi équi-
valents et classification des prémisses en nécessaires, possibles le plus souvent et aussi possibles
que leur contraire (37-50); les différentes sortes d’enthymémes (les signes notamment) (51-71);
I’exemple (72-85); la doctrine des procédés techniques et atechniques de la persuasion (86-102).
Suivent : un exposé des rapports de la rhétorique avec les autres arts syllogistiques (103-108),

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.

Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 107

de la technique du commentaire dans SR (109-132) et un résumé des différentes sections du
texte ici traduit (133-139). La traduction (140-174), elle, porte sur le premier livre (magqala)
de la Rhétorique d’Avicenne, qui constitue le septiéme art de la premiére somme (la logique)
du Sifa’. Cette magala commence par une section qui est sans correspondant dans Rhét.,
aprés laquelle viennent six autres sections commentant RAéz. 1, 1354 al-1358 a35, soit deux
chapitres qui, dans Aristote, constituent pour ainsi dire I’introduction a ’ouvrage : polémique
contre les prédécesseurs et exposé des principes fondamentaux de la discipline. Avicenne suit
I’ordre des paragraphes de 1’ouvrage commenté, reprenant parfois ses expressions, les trans-
posant le plus souvent dans son langage propre, leur ajoutant fréquemment des développements.
Ces derniers peuvent étre assez longs, ce qui ne sera plus le cas dans les trois livres (maqala)
suivants. La traduction de W est suivie d’une abondante annotation (175-212), d’une conclusion
synthétique (213-217), d’une concordance entre les livres 2-4 de SR (non traduits) et RAér.
(218-219), de la collation du texte de la premiére maqala dans deux manuscrits de Leyde avec
I’édition Salem, qui ne les avait pas pris en considération (220-234), de plusieurs index
(général, des concepts arabes et des concepts grecs) (235-247) et d’une bibliographie (248-260).

LE VOLET DOCTRINAL ET PHILOLOGIQUE

Les études sur la tradition arabe de RAér. se sont longtemps concentrées sur 1’examen
des buts de la discipline oratoire envisagée dans ses rapports avec la religion et la politique
[ainsi, les intéressants travaux de Ch. E. Butterworth et, derniérement, dans la méme perspective,
M. Blaustein, « The Scope and Methods of Rhetoric in Averroes’ Middle Commentary On
Aristotle’s Rhetoric », Ch. E. Butterworth (éd.), The Political Aspects of Islamic Philosophy.
Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi (Cambridge Mass., 1992)]. On s’était peu attardé sur
I’analyse des concepts propres a la rhétorique et sur ce qui fait leur spécificité au sein de la
logique. Des analyses comme celles de G. Schoeler, qui avait notamment examiné le systéme
complexe des procédés de la persuasion dans SR, restaient exceptionnelles. Cette seconde voie
semble maintenant plus pratiquée, comme I’attestent I’ouvrage de Deborah L. Black, Logic
and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy (Leyde, New York,
Kebenhavn et Kéln, 1990) 1, et celui présenté ici. L’introduction de celui-ci et ses annotations
ne défendent pas a4 proprement parler une thése et ne se limitent pas au seul Avicenne,
mais exposent, le plus fidélement possible, la plupart des principes fondamentaux de la
discipline oratoire selon Farabi, Avicenne, Averroés et, dans une moindre mesure, Gazali et
Abi 1-Barakat al-Bagdadi. Les innovations par rapport a4 Aristote sont soulignées et, dans
plusieurs cas, identifiées comme des interprétations de la traduction arabe (souvent obscure)
de Rhét.

Cette introduction peut désormais légitimement servir d’initiation sérieuse et suffisamment
compréhensive aux doctrines des philosophes arabes sur la rhétorique. Aussi aurait-on mauvaise

1. cf. ci-dessus, p. 99-102,

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.

Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

grace de reprocher 8 W d’étre incompléte sur tel ou tel point ou d’en ignorer tel ou tel autre,
qu’il incombera a la recherche future de traiter. Cependant, ce bel ouvrage étant sans doute
appelé a une réédition, le jour ou, & la traduction de la premiére magqala, W ajoutera celle
des trois autres, je voudrais proposer ici quelques rectifications.

— W 6; 8, admet, a la suite de M. C. Lyons, le dernier éditeur de la seule traduction arabe
conservée de Rhét., que certaines particularités lexicales et stylistiques de celle-1a attestent de
P’existence d’un intermédiaire syriaque. Cette inférence est contestée par W. Heinrichs,
ZGAIW 1, 1984, p. 314.

— W 16 écrit que, dans le Kitab al-Hataba de Farabi, il n’y a aucune différence notable entre
i‘tigad (croyance) et qand‘a (le fait d’&tre persuadé). En réalité, i‘tigad est présenté, dans ce texte,
comme un concept plus général que gand‘a, puisqu’il inclut aussi la certitude (yaqin) [Al-Farabi,
Deux ouvrages inédits sur la Rhétorigue. I. Kitab al-hataba, éd. et trad. J. Langhade (FHL).
II. Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabi(i), éd. M. Grignaschi (FDG)
(Beyrouth, 1971), p. 31, 6-13, et 33, 7-8].

— W insiste sur 'importance de la modalité des prémisses dans les doctrines alexandrines
et arabes des syllogismes rhétoriques. Toutefois elle n’entend pas ce concept en son sens
classique — celui d’Aristote (signalé par W 38) —, a4 savoir le « caractére des propositions
d’aprés lequel la relation qu’elles expriment est soit énoncée a titre de fait, soit déclarée
possible ou impossible, soit déclarée nécessaire ou contingente » (Lalande, Vocabulaire, p. 636),
mais en un sens beaucoup plus général incluant le sens restreint et intégrant, en outre, toutes
sortes de caractéres, pourvu qu’ils ne relévent pas de la quantité, de la qualité et de la relation
(W 27; 36; 37; 38; 39; 44; 104; 107) : ainsi, le fait, pour les prémisses rhétoriques, d’étre
habituellement caractérisées comme généralement et immédiatement reconnues. Un tel usage
du concept de modalité présente un certain risque, car selon qu’on [l’entendra en son sens
restreint et habituel (Black, p. 86-94, par exemple) ou en son sens large (W), on soutiendra que
les philosophes arabes ont refusé ou, au contraire, soutenu la caractérisation des prémisses
rhétoriques par leur modalité.

— W 31; 50; 215; 216, qui reléve, a juste titre, que 1’une des expressions utilisées, dans SR
et Dani$ndma, pour caractériser les prémisses rhétoriques, est celle de « prémisses loudes au
niveau de l’apparence (mahmidat fi-I-zahir)» et son équivalent persan, et qu’elle est voisine
de celle par laquelle Farabi (ma$hira fi I-zahir) caractérise les prémisses sophistiques, en
conclut toutefois que la nette distinction farabienne entre prémisses rhétoriques et prémisses
sophistiques s’estompe (verwdssert) chez Avicenne, au profit d’une division strictement schéma-
tique des prémisses destinée a servir rapidement et briévement le savoir dans des « tiroirs ».
Mais pour qu’il y ait confusion, il faudrait que les prémisses louées au niveau de 1’apparence
soient rapportées, en tant que telles, a la sophistique dans les traités susmentionnés, et non pas
seulement dans FHL — ce qui ne semble pas étre le cas — ou que tout au moins elles présentent
des caractéres essentiellement sophistiques. Or, comme on le remarquera ci-dessous, « prémisses
louées au niveau de ’apparence » est ’équivalent, dans SR, de « prémisses louées selon le point
de vue immédiat »; de ce fait, elles comportent des caractéres qui ne sont pas sophistiques,
notamment la possibilité pour elles d’étre réellement louées. En outre, Avicenne consacre plusieurs
passages de SR (ainsi, 25,14 - 28,5; 73, 3-6; 187,9 - 191,1) a la détermination des ressemblances

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 109

et surtout des différences entre la rhétorique et la sophistique. Il précise ainsi que, pour relever
de la rhétorique, la substitution des propositions, grice & une confusion qui constitue le
sophisme, doit étre objet d’opinion et étre admise immédiatement par le peuple (gumbhiir)
(SR 190, 8-191, 1). De méme, dans le Danisnama, les prémisses notoires au niveau de 1’apparence
sont expliquées par leur immédiateté (voir W 48).

En réalité, dans SR, comme dans 1’abrégé [Ibn Sina, Kitab al-magmi’ aw al-hikma
al-‘ariidiyya, fi ma‘ani kitab Rituriqa, éd. M. S. Salem (Le Caire, 1953) (FMR)], le point de vue
d’Avicenne n’est pas de schématiser, mais de consacrer un commentaire a RhAét. Quant aux
textes, tels le Danisnama, ou les prémisses rhétoriques ne sont pas caractérisées par le seul
critére de la notoriété selon le point de vue immédiat, ils ont sans doute été guidés, dans les
passages traitant des prémisses ultimes, par un point de vue différent, mais qui n’est pas non
plus la stricte schématisation : passer en revue l’ensemble des prémisses premiéres du raison-
nement quel qu’il soit. Quand Avicenne donne une liste compléte des prémisses des syllogismes,
il cherche a présenter 1’éventail le plus large d’espéces de prémisses et ce n’est qu’ensuite
qu’il essaie de voir quelle sorte de prémisses se rapporte plus particuliérement a telle ou telle
discipline de 1’Organon. Dans une telle optique, il n’est pas indispensable d’unifier, en un
concept unique, les caractéristiques des prémisses oratoires, d’affiner le sens des concepts, de
déterminer exactement, pour chacune des sortes rapprochées de la rhétorique, ce qui, en elles,
est d’ordre rhétorique et ce qui ne ’est pas. Il suffit que, considérés ensemble, les caractéres
passés en revue couvrent le champ du raisonnement en général. Quand, en revanche, Avicenne
se concentre sur la caractérisation de la rhétorique, il n’établit plus de liste compléte des
prémisses premiéres du syllogisme, mais s’efforce d’élaborer le concept le plus compréhensif,
en rhétorique, d’affiner le sens de ce concept et de préciser exactement la partie des autres
espéces que 1’on peut intégrer dans le champ de ce concept.

— Selon W 31; 190, n. 64; 215, Avicenne, contrairement a Farabi ne présenterait nulle part,
dans SR, les prémisses reconnues selon le point de vue immédiat (f7 badi I-ra’y) comme caractéris-
tiques de la rhétorique. Il me semble pourtant que cette caractérisation est clairement impliquée
dans le passage suivant : « Il suffit & la rhétorique que les prémisses qu’on trouve en elle
soient louées au niveau de l’apparence (rmahmida fi I-zahir), en tant que les gens ont ce point
de vue non pas par désir (hawd), mais en fonction d’une croyance qu’ils ont en eux-mémes,
croyance qui s’impose nécessairement (wagib) ou qui vient d’une tromperie (igtirar). Parmi
cela, il y a des prémisses louées en réalité (mahmidat haqigiyya) et par tout le monde ou par
certains groupes d’hommes, car les prémisses louées en réalité (al-mahmiidat al-haqiqiyya) sont
aussi des prémisses louées selon le point de vue immédiat (mahmidat aydan fi badi I-ra’y) »
[SR 39,16 - 40,3 (W 167,49 - 168,6)]. L’enchainement du raisonnement montre ici & [’évidence
qu’Avicenne considére les expressions « prémisses louées au niveau de I’apparence » et « prémi-
misses louées selon le point de vue immédiat» comme équivalentes. Or, les premiéres sont
dites caractéristiques de la rhétorique.

— W 31 souligne le fait qu’Avicenne a, dans SR, plusieurs expressions synonymes pour
caractériser les prémisses oratoires. Elle en propose une liste de cinq. On pourrait ajouter :
al-mahmiidat zannan (SR 21, 11) et surtout mahmadat fi badi l-ra’y (SR 40 3) (évoquée

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

ci-dessus). En revanche al-mahmudat bi l-zann (SR 41,5) et al-mahmiidat al-mazniina (§R
42,2), ne servent pas & caractériser, comme leur quasi-homonyme mahmiidat zanniyya
(SR 7,12) et mahmadat bi-hasab badi I-zann (SR 21,8), les prémisses rhétoriques comme
telles, mais désignent une sous-catégorie de celles-ci, celles des prémisses que le peuple
confond, lorsqu’il s’en tient au point de vue immédiat, avec des prémisses louées en
réalité par tout le monde, et cela a la faveur d’une substitution sophistique. Une autre
sous-catégorie est celles des prémisses louées en réalité, car elles sont aussi admises
immédiatement.

— W 31, 43-44. Sur la troisiéme sorte de prémisses utilisées par le rhéteur (3 distinguer de
la rhétorique), voir, ci-dessous, mes remarques & propos de la traduction de SR 40, 12-13
(W 168, 27-29).

— W 43 soutient qu’Avicenne ne classifie pas les prémisses selon leur vérité ou leur non-
vérité et considére que la question du contenu de vérité des prémisses rhétoriques est insigni-
fiante. Cela est vrai de la plupart des textes d’Avicenne, notamment de SR, mais non du
Compendium sur I'dme, ou il est écrit que les conclusions des prémisses rhétoriques sont aussi
possibles que leurs contraires (musawiya) [S. Landauer (éd. et trad.), « Die Psychologie des
Ibn Sind», ZDMG 29, (1875), p. 361, 17-18; D. Gutas, Avicenna and the Aristotelian
Tradition : Introduction to Reading Avicenna’s Philosophical Works (Leyde, New York,
Kobenhavn et Koln, 1988), p. 17]. Sur I’équivalence des classifications par le degré de vérité
ou de possibilité des propositions, voir Black, p. 86-88.

— selon W 46; 216, le Commentaire moyen de Rhét. ne traiterait pas du concept farabien
des prémisses notoires selon le point de vue immédiat, mais serait plus proche du texte
d’Aristote que les commentaires arabes antérieurs. C’est en effet pour cette raison que ce
concept n’apparait pas souvent dans ce commentaire d’Averroés. Toutefois, un paragraphe
lui est consacré a4 un endroit inattendu, vers la fin du livre IT 4 la suite de I’examen des lieux
de I’établissement [Averrois Paraphrases in Libros Rhetoricorum Aristotelis. Recognovit et
Adnotatione Critica auxit ‘A. Badawi (Le Caire, 1960; réimpr. Al-Kuwait et Beyrouth, s.d.),
(B), p. 233,13 - 234,3; Ibn Rusd, Talhis al-Hataba, éd. M. S. Salem (Le Caire, 1967), (S), p. 493,
2-494,2], et cela sans doute parce que le commentateur a jugé que les formules obscures de
la traduction arabe de RAét. justifiait en cet endroit ’intervention du concept en question.
Ce passage est d’autant plus intéressant qu’Averroés y dépasse la doctrine de Faribi en
intégrant des éléments dont on trouve des traces dans Avicenne et Ibn Bagga. Je reviendrai
sur ce point dans une prochaine publication.

De mé€me, plusieurs passages de 1’4brégé de la Rhétorique [Averroés’ Three Short Commen-
taries on Aristotle’s ¢ Topics >, “* Rhetoric >, and “ Poetics >, éd. et trad. C.E. Butterworth
(Albany N.Y., 1977) § 4; 17; 23; 24] montrent que le recours au concept de notoriété selon
le point de vue immédiat comme critére distinctif de la rhétorique, loin de s’estomper dans
ce traité, se trouve méme souligné (pace W 216).

— W 51-52, admettant Dinterprétation selon laquelle il y aurait, dans RAér., deux doctrines
de I’enthyméme comme raisonnement oratoire, I'une syllogistique (livre I), I’autre non syllo-
gistique (livre I1), pense qu’Avicenne ne s’écarte pas d’Aristote sur ce point. En réalité, il me
semble que, pour Avicenne, I’enthyméme est toujours un syllogisme et que les lieux communs,

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.

Aouad

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 111

a la formulation trés générale, sont pris en considération, non pas en tant qu’enthymémes,
mais en tant qu’il s’agit de sources des prémisses des enthymémes. Ces sources ne sont pas
exprimées dans le discours, mais le rhéteur en tire, par un procédé non syllogistique, les
prémisses des syllogismes rhétoriques, les enthymémes (voir & ce sujet, SR 32-33; W 162-163).

— W 45; 55; 59; 62; 214-215, attribue a Avicenne la paternité de la division des prémisses
rhétoriques en prémisses nécessaires, de 1’ordre du plus fréquent, ou de ’ordre de ce qui est
aussi possible que son contraire. Cependant, W 62, n. 231, reconnait que Farabi (FHL 113,
16 - 115,6) a déja cette division. Une certaine harmonisation s’impose, d’autant plus qu’il s’agit
la d’un point important dans 1’optique de W.

— W 57-59 cite deux passages des Didascalia de Farabi. Dans 1’'un d’eux (FDG § 9, p. 163-
165), trois dispositions des arguments rhétoriques sont évoquées : propositions vraies, mais
composition non correcte de celles-ci dans le syllogisme; propositions contingentes et compo-
sition correcte; propositions contingentes et composition non correcte. Dans P’autre (FDG § 10,
p. 165-166), Farabi remarque que les prémisses du syllogisme persuasif sont soit probables,
notoires, bien connues, soit de 1’ordre du sensible. D’aprés W 58-59, ces deux derniéres sortes
de déductions (Schliisse) n’ont rien & voir avec les trois premiéres, car elles se situent a un
niveau de persuasion plus élevé. En réalité, les deux classifications ne sont pas tout a fait
étrangéres 1’une a 1’autre, car il s’agit, au § 9, de composition des prémisses en syllogisme et,
au § 10, de prémisses considérées en elles-mémes. Aussi Fardabi peut-il préner, au § 10, la
combinaison des deux classifications : la rhétorique utilise précisément les prémisses évoquées
au § 10 — prémisses qui, prises en elles-mémes, pourraient appartenir, les unes, a la démons-
tration et les autres, a la dialectique — dans les raisonnements déterminés au § 9, raisonnements
qui ne conduisent jamais a la certitude [L’enjeu de ces deux paragraphes est examiné dans
Maroun Aouad, « Les fondements de la Rhétoriqgue d’Aristote reconsidérés par Farabi, ou
le concept de point de vue immédiat et commun », Arabic Sciences and Philosophy. A Historical
Journal, 2 (1992), p. 163-165].

— Le concept de mahmiid (loué) n’a pas le méme champ dans W 27-50, et W 51-71. Cette
ambiguité vient d’Avicenne lui-méme, mais il serait souhaitable de la signaler et d’indiquer,
si possible, les moyens d’en sortir. Ainsi, par exemple, dans SR, Avicenne soutient, d’une part,
que tout raisonnement persuasif repose sur un point de départ qui n’est lui-méme pas objet
de raisonnement, le loué (mahmiid) [SR 38,15-39,3 (W 167, 12-20)] et, d’autre part, que ’une
des sortes d’enthymémes repose sur des prémisses louées (mahmiidat), 1’autre sorte étant
constituée des signes [SR 43,10 - 45,8 (W 170,10-171,26)]. Le loué semble donc concerner
tantdt tout enthyméme et tantdt une sorte d’enthyméme seulement. En réalité, il ne s’agit pas
tout & fait du méme concept. A considérer de prés le loué limité 4 une sorte d’enthyméme, on
constate qu’il se rapporte au domaine des obligations morales ou religieuses. C’est ce qu’attestent
les termes de wagib (dont 1’'un des sens est celui d’obligatoire) et de ra’y (dont I'un des sens
est celui de maxime prescrivant ce qui est a faire ou & éviter : SR 170, 9-10) utilisés comme
synonymes de ce mahmid (SR 191,17-192,17), ainsi que les exemples qui I’illustrent [SR
43, 15-16 (W 170, 23-25) : « Zayd est savant et il a 1’ame pure; or celui qui est savant et qui a
I’ame pure sera heureux dans 1’au-dela »; SR 45, 3 (W 171, 15-16) : « Zayd débarrasse des
maux; il est donc loué (mahmid dans ’apparat critique de I’éditeur, mahbub dans son texte) »].

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

Il me semble légitime d’en inférer que mahmiid a, dans SR, deux acceptions : 1) les propositions
louées parce qu’elles sont considérées comme vraies, qu’elles définissent une conduite obligatoire
ou simplement un fait; 2) les propositions louées en tant qu’elles définissent une conduite obliga-
toire. On pourrait faire une analyse analogue & propos de FMR 17, 1-3; 28,6 - 29,6. On remar-
quera en outre que, dans Ibn Sina, A-Sifa’, Al-Mantiq — 4 Al-Qiyas, éd. S. Zayid et I. Madkir
(Le Caire, 1964), p. 573, la majeure du signe (dalil) est dite &tre une prémisse louée (mahmiida).

— W 62-63 remarque qu’Avicenne distingue, dans FMR, les signes suivant qu’ils sont des
causes, des effets ou des relatifs et suggére que la source d’Avicenne pourrait €tre stoicienne.
En réalité, Farabi (FHL 115,13 -117,12) opére une distinction analogue.

— W 56; 63, remarque que 1a ol Aristote distingue les enthymeémes fondés sur le signe de
ceux fondés sur les vraisemblances (&ixdta), TAL a, pour ce dernier concept, sadigat
(prémisses vraies), Avicenne (dans FMR) et Averroés, mahmidat (prémisses louées). Pour W,
la source d’Averroés serait, dans ce cas, FMR. Cependant, Farabi distinguait déja les mahmidat
des signes (FHL 109, 11-111, 2).

— W 64 cite un passage dans lequel Averroés explique que les indices de la deuxiéme et de
la troisiéme figure peuvent &tre réduits & la premiére figure lorsque les prémisses sur lesquelles
ils s’appuient sont de 1’ordre de ce qui est aussi possible que son contraire et écrit que le
Commentateur justifie par 14 le fait qu’il ne donne pas d’exemple des indices de ces figures
lorsqu’elles ont de telles prémisses. En fait, Averroés écrit expressément que son explication
vise & montrer pourquoi les « anciens » n’ont pas traité des prémisses de 'ordre de ce qui
est aussi possible que son contraire dans les passages consacrés a la deuxiéme et a la
troisiéme figure.

Ces précisions pourraient peut-&tre aussi expliquer le fait (souligner par W 62) qu’Avicenne
n’a pas évoqué les prémisses en question a propos de chaque figure, mais une seule fois :
ce serait pour les mémes raisons que les anciens.

— A propos des prémisses rhétoriques envisagées suivant leur modalité, W (notamment
dans le tableau p. 65-71) prend, entre autres, en considération SR et le Commentaire moyen
de Rhét. Or ces textes traitent 4 deux reprises de la classification des prémisses rhétoriques en
prémisses louées et en signes : dans le commentaire d’un passage du livre premier de Rhét.,
ol la classification est présentée pour elle-méme (références dans W), et dans celui d’un passage
du livre II, ou elle I’est & propos des objections que 1’on pourrait opposer a chacune de
ses sortes (SR 191,17 - 193,9; B 244,14 - 246,20; S 514,3 - 518,7). W ne tient compte que de
la premiére série de commentaires. Elle passe sous silence les commentaires du second passage,
passage qu’elle évoque pourtant ailleurs (W 52-55), a propos d’Aristote mais sans ses
commentaires. Le recours a ceux-ci lui aurait pourtant été utile. Ainsi, selon W 64-65; 68,
Averroés ne donnerait pas, dans le Commentaire moyen de la Rhétorique, d’exemple de
prémisses louées en tant que spécifiées par leur modalité. Cela est certes vrai du commentaire
du livre premier, mais non de celui du livre II, ol un exemple de prémisses louces de ’ordre
du possible est discuté (B 245, 12-18; S 515,14 - 516,4). De méme, ’affirmation selon laquelle
les prémisses louées sont subdivisées, dans le commentaire moyen d’Averrods, en nécessaires,
possibles le plus souvent et aussi possibles que leurs contraires (W 63; 65; 68) est fondée si
I’on se référe au premier des passages en question, mais dans le second, il est curieusement

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 113

&erit : « Cette sorte d’enthymémes ne se compose que dans les matiéres possibles le plus
souvent» (B 245, 1; S 515, 3-4).

— Citant FHL 83, 12, W 76 écrit : « Li-an tutbita I-tamtilat. » En réalité, les éditions plus
récentes [Abl Nasr al-Farabi, Kitdb fi I-mantiq. Al-Hataba, éd. M. S. Salem (Le Caire, 1976),
p. 41, 4, et al-Mantigiyyat li-I-Farabi. Vol. 1 : al-Nusis al-mantigiyya, éd. M.T. Dani§ PaZih
(Qom, 1408 H.), Kitab al-hatdba, p. 476, 1], confirmant une conjecture de G. Vajda (c.r. de
FHL, dans Arabica 20, 1973, p. 312), montrent qu’il manque ici le mot bi-ha. On lira :
« Li-anna bi-hd tutabbat al-tamtilat ».

— W 90, et 186, n. 41, traitant du procédé technique de la persuasion relatif & D'auditeur
dans les textes de Farabi et d’Avicenne, remarque, 4 juste titre, qu’il se fonde sur les passions
et le caractére. Mais alors qu’elle voit bien qu’il s’agit de passions que I’on induit dans
Pauditeur, elle semble considérer que les caractéres sont ceux de l’orateur — il y aurait en
quelque sorte empiétement de ce procédé sur le procédé relatif a ’orateur, par lequel celui-ci
mettrait en valeur sa propre excellence. En réalité, il est question ici de jouer sur les traits de
caractére de 1’auditeur lui-méme, comme [’attestent notamment SR 11, 47 (W 147, 28-36),
de méme que FDG § 52, p. 244, ou il est écrit que le but des propos relatifs aux caractéres
est que ’auditeur agisse comme celui qui a un certain caractére bien que cet auditeur ne I’ait
pas en réalité,

— L’interprétation que donne W 88-92; 96, de la doctrine des Didascalia des procédés de
la persuasion produits selon les régles de la discipline rhétorique, c’est-a-dire des procédés
techniques, est contestable. W signale, a juste titre, deux endroits différents (FDG § 4-10 et
§ 17-20) ou Farabi traite de ces procédés techniques. Elle pense néanmoins qu’il ne s’agit pas
du tout des mémes procédés : dans le premier cas, le raisonnement en tant qu’il établit ce dont
on cherche a persuader; dans le second, les procédés qui préparent le terrain a la persuasion
et elle en conclut que Farabi a voulu ainsi nous avertir qu’il y a deux maniéres d’envisager
la production technique, une maniére stricte, une autre plus laxiste. En fait, les procédés évoqués
dans 1’un et ’autre cas ne sont pas tout a fait différents : dans le premier, il s’agit certes du
raisonnement en tant qu’il établit ce dont on cherche & persuader; dans le second, de procédés
préparant le terrain & la persuasion (passions de 1’auditeur, caractére de ’orateur...), mais aussi
du raisonnement en tant qu’il établit ce dont on cherche a persuader. En effet, Farabi distingue
trois procédés, I’un se rapportant & I’auditeur (passions et caractéres), 1’autre, a ’orateur et
le troisiéme, au discours, lui-méme subdivisé en trois : les jugements (propositiones), 1’expres-
sion de celles-ci (le choix des mots) et 1’¢locution. Le contexte semble indiquer que, par
« propositiones », Farabi vise le fond et non la forme du discours, & savoir surtout la composition
des propositions dans le raisonnement et donc I’enthyméme et I’exemple (et non pas la notion
difficilement déterminable de traitement de la pensée « Behandlung der Gedanken», W 96). 11
n’en reste pas moins vrai que, dans les § 4-10, il n’était question, en fait de procédé
technique, que du raisonnement, alors que celui-ci se présente comme un procédé parmi d’autres
dans les § 17-20. Faut-il en conclure que, dans mon interprétation aussi, les procédés techniques
seraient 4 entendre en deux sens, étroit et large? Cette inférence ne s’imposerait que si I’on
croyait que, dans 1’un et ’autre cas, il s’agit d’un exposé de 1’ensemble des procédés techniques.
Je ne pense pas qu’il en soit ainsi. Aux § 4-10, il s’agit de passer en revue les procédés qui

8

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

persuadent de la chose elle-méme (« credulitates autem persuasive seu quandam habentes
sufficientiam fiunt etiam quandoque per orationes et quandoque non per orationes » FDG § 4).
Parmi ceux-ci, certains ne sont pas produits par le discours rhétorique (ainsi, les témoins) et
ils ne sont donc pas techniques. D’autres sont produits par le discours et ils sont donc techniques.
Il ne s’agit pas pour autant de tout ce qui est technique, mais seulement de ce qui, dans le
technique, permet d’¢tablir la chose dont on cherche & persuader. Aux § 17-20, il s’agit, en
revanche, de tout ce que produit le discours rhétorique : le raisonnement qui établit la chose
dont on persuade, mais aussi les procédés préparant le terrain a la réception de celui-ci.

— Selon W 95, 1a modulation de la voix, que FMR rattache au procédé relatif au caractére
de DP'orateur, est rapporté par Farabi au procédé de la persuasion relatif au discours. Cela
doit étre fortement nuancé, car les Didascalia développent et justifient (FDG § 20, p. 181 sq.)
le point de vue — sans I’adopter, il est vrai — qui sera celui de FMR. L hypothése selon
laquelle Avicenne aurait ignoré les Didascalia au moment de la rédaction de FMR se trouve
du méme coup affaiblie, car elle dépend essentiellement des deux interprétations de W évoquées
dans cet alinéa et au précédent.

— Selon W 96; 99; 215, le concept d’a’wan (auxiliaires) se subdiviserait en nusra (soutien),
qui désigne les raisonnements que I’on pourrait utiliser pour justifier le recours a (et non
constituer) un procédé non technique de la persuasion (témoignage, par exemple) et en hiyal
(stratagémes), qui désigne les procédés techniques servant seulement 3 préparer le terrain a
I’admission du raisonnement oratoire. Bref, a'wdn ne couvrirait que des procédés techniques.
En réalité, son champ est plus vaste, car les procédés non techniques eux-mémes sont a
subsumer sous ce concept, en tant qu’ils sont utilisés par le rhéteur, abstraction faite des
raisonnements qui pourraient intervenir en leur faveur [voir SR 8,13 - 12,9 (W 145,33 - 148,
21), notamment SR 8,17 - 9,1 (W 145, 43-46), ou le crédit accordé 2 la personne réputée
pour sa véracité apparait manifestement comme relevant des a‘wan].

— W 124, 36 : lire «er» et non «es».

— W 201 traduit ainsi FMR 28, 6-7, qui traite des espéces : « Sie sind entweder notwendige
(wagiba) und auf den ersten Blick anerkannte (mahmiida fi badi’ ar-ra’y) Dinge oder universelle
Aussagen, die unspezifiziert (muhmala) [und] unabhingig (mutlaga) von den Bereichen (gihat)
sind. » Puis W poursuit : « Diese Erklarung der ¢ Arten > und die nachfolgende Gliederung
der “ universellen Aussagen >’ in notwendige und nicht notwendige Zeichen... » Voici FMR 28,
6 - 29,3 : « Wa-hiya imma aSyd’ wagiba wa-mahmida fi badi l-ra’y, wa-hiya agawil kulliyya
tigad muhmala mutlaga ‘an al-gihat, wa-minha dald’il... wa-minhd “alamat. » Je ne pense pas
que la notion de propositions universelles présentées de maniére indéterminée sert ici de
catégories englobant les signes; il s’agit plutét d’une explication du concept de choses obli-
gatoires et loudes selon le point de vue immédiat. Je traduis ainsi le passage en question :
« [Les espéces] sont soit des choses obligatoires et louées selon le point de vue immédiat
— il s’agit de propos universels que I'on trouve indéterminés et abstraits de toute modalité —
soit des signes... soit des indices ».

— W 218-219 établit une trés utile concordance entre les sections des livres II-IV de SR et
Rhét., Avicenne suivant, en effet, de prés le plan d’Aristote. Quelques 1égéres rectifications
doivent néanmoins étre faites. SR II, S. 1, correspond & Rhét. 1358 a 36 - 1360 a 38 (au lieu

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 115

de 1360 b 3). SRII, S. 2, correspond & RAét. 1360 a 38 (au lieu de 1360 b 4) - 1363 b 4. SR I,
S. 6, correspond & Rhét. 1369 b 33 (au lieu de 1369 a 33) - 1372 a 3. SR III, S. 3, correspond
a Rhétr. 1383 b 12-1385 b 11 (au lieu de 1385 b 12). SR I1L, S. 4, correspond & RAét. 1385 b 11
(au lieu de 1385b 13)-1388 b 30. SR III, S. 5, correspond & Rhét. 1388 b 31-1391 b 23
(au lieu de 1391 b 28). SR 1III, S. 6, correspond a Rhét. 1391 b 23 (au lieu de 1391 b 28) -
1395 b 19.

TRADUCTION DE LA RHETORIQUE DU SIFA’

— SR 1, 10 : « Sa‘ba» (schwierig, difficile). W 140, 22 lit sab‘a (?) et traduit gewichrig. [| SR2,1-2.
A propos de la réception par les gens du vulgaire de la chose qui s’imposerait au moyen de la
dialectique, Avicenne écrit : « Wa-nasabihu ila al-‘amil bi-fadl al-quwwa Ia@ bi-fadl al-sawab, wa-I-
maskat ‘anhu li-I-hira wa-li-qusur al-munna la l-musadafat al-mawgi‘.» W 140, 30-35 : « Und es dem,
der das tut (‘amil) kraft seines Vermogens (quwwa) zuschreiben, nicht kraft der Tatsache, dass es das
richtige (sawab) ist und man ihm nicht antworten kann (al-maskiit ‘anhu) aus Ratlosigkeit und
Schwiche, nicht weil die richtige Stelle getroffen wurde (musddafat al-mawqi). » Je comprends ainsi
le texte d’Avicenne : « Ils 1’attribuent a celui qui fait cela par sa force — et non par ce qui est exact —
et a ce sur quoi on se tait par perplexité et manque de force et non parce que [I’orateur] a atteint le
le bon endroit. » // SR 5, 2-5; 27, 7; 27, 11; 28, 1. Le verbe rawwaga et ses dérivés, qui caractérisent
surtout les procédés sophistiques, mais que 1’on rencontre aussi a4 propos des procédés non rationnels
de la persuasion, sont rendus par W 142, 41-47 (avec ’annotation); 158, 26; 158, 32; 158, 49, par
verbreiten (répandre) et rapprochés de l’activité des sophistes en tant que ceux-ci se déplagaient de ville
en ville. En réalité, il s’agit plutét du fait de précipiter la conviction avant que n’intervienne la réflexion.
(Lane, Lexicon, I, 3, p. 1177, donne pour rawwaga notamment « He made the thing to be quick, speedy,
or expeditious » et, pour rawwaga kaldmahu : « He embellished his speech, or language, and made it
vague, so that one knew not its true meaning ».) // SR 5, 10. A propos de la dialectique, Avicenne
soutient qu’elle peut aider a produire la conviction dans une frange du vulgaire, lorsque «1’on veut
lui faire aimer une croyance (‘agd) ou détester un point de vue (ra’y).» W 143, 4-5, rend ‘aqd par
Vertrag, qui ne convient pas ici au contexte. Le sens de croyance est attesté, par exemple, dans Dozy,
Supplément 11, p. 150, et dans W 155, 17. // SR 6, 10. Selon que 1’on adopte la tradition manuscrite
suivie par 1’éditeur de SR ou celle signalée dans son apparat (B), le titre de la section sera : « Du pilier
de la rhétorique, de ses parties (agza’iha) et de la différence entre elle et la dialectique » ou « Du pilier
de la rhétorique, de ses auxiliaires (a'waniha) et de la différence entre elle et la dialectique. » W 144,
1-2, n’évoque pas la deuxiéme possibilité qui me semble plus cohérente et, en tout cas, en harmonie
avec le contenu de la section qui traite surtout des auxiliaires. // SR 9, 14-15 : « Amma I-tahaddi fa-ka-
man ya’ti bi-ma yu'gaz ‘anhu, fa-yu'lam anna da'wahu da'wa sadiga, wa-lawla dalika lamd uyyida min
al-sama’. » W 146, 25-28 : « Herausdorfen liegt etwa dann vor, wenn einer etwas vorbringt, wozu er
eigentlich nicht imstande ist, wobei er aber weiss, dass sein Anspruch (da‘wa) gerecht ist; wenn das
niamlich nicht so wire, [argumentiert er etwa], wiirde er nicht vom Himmel her unterstiitzt ». Je
comprends ainsi le texte d’Avicenne : « Quant au défi, c’est, par exemple, celui qui fait ce dont on
est [normalement] incapable, de sorte que 1’on sait alors que son allégation est une allégation vraie;
sinon, il n’aurait pas regu le soutien du ciel. » // SR 11, 4-5. A propos des procédés techniques relatifs
a lauditeur (distingués de ceux relatifs 4 1’orateur et au discours), Avicenne distingue deux choses :
« Ahaduhuma ma yuhdit infi‘alan, wa-I-tani minhuma yihim hulugan, ce qui signifie : « L’une des deux
est ce qui engendre une passion et I’autre fait estimer que 1’on a un certain caractére ». W 147, 28-31,
précise, entre crochets, qu’il s’agit, dans ce dernier cas, de faire croire & 1’auditeur que I’orateur a un
certain trait de caractére. Mais aussi bien le contexte que toute une tradition dans les commentaires
arabes de Rhét. (par exemple, FDG § 52, p. 244, ou il est écrit que le but des propos relatifs aux
caractéres est que l'auditeur agisse comme celui qui a un certain caractére bien que cet auditeur ne

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

I'ait pas en réalité) montrent qu’il s’agit des traits de caractéres de Pauditeur. || SR 11, 12. Min di
qabalin (ou gibalin) ne signifie pas « aus dem Vorherigen» (par ce qui a précédé) (W 147, 48), mais
«dans la suite » : voir, par exemple, Dozy, Supplémnet 11, p. 305. De fait, cette expression qui inter-
vient ici aprés une évocation globale du réle des traits de caractére et des passions dans la persuasion
renvoie 4 des explications ultérieures, & savoir le commentaire de la premiére partie de Rhér. IT (SR 129-
164). // SR 12, 5 : « Al-tasdiq bi-l-matlih nafsihi ». W 148, 12-13 : « Die Glaubhaftmachung durch das
zu Beweisende selbst ». Ne s’agit-il pas plutdt de la conviction dans ’objet de recherche lui-méme?
On pourrait faire une remarque analogue pour W 165, 7-8 (SR 35, 13-14). // SR 15, 2-3. Selon que 1’on
adopte la tradition manuscrite suivie par I’éditeur de SR ou celle signalée dans son apparat (S et H),
on lira « a propos de la chose dont se trouvent cachées et la maniére de conduire a 1’utile ou au nocif
et I'utilité et la nocivité, le rhéteur doit mettre au clair son état utile ou nocif » ou « & propos de la
chose dont se trouvent cachées et la maniére de conduire a 1’utile ou au nocif et 1’utilité et la nocivité,
le rhéteur doit mettre au clair les deux points & la fois. » W 149, 49 - 150, 1 n’évoque pas la deuxiéme
possibilité, qui me semble pourtant plus cohérente et mieux en harmonie avec le contexte. // SR 17, 6.
W 151, 25 (et 189, n. 56), rencontrant ici la méme expression que celle signalée ci-dessus, 4 propos de
W 147, 48 (SR 11, 12), et Iui donnant le méme sens, propose une émendation du texte en « mustagbal »
et cela pour obtenir le sens de futur. Cette émendation ne se justifie pas si I’on tient compte de la
signification retenue plus haut. // SR 18, 9-10. Wa-amma Il-hiyal al-istidragivya fa-‘asa an yuntafa
bi-ha fi l-musagara, dina Il-tafsir. W 152, 11-13 : «Im Disput kann man vielleicht aus den Schritt
fir Schritt zum erstrebten Ziel fithrenden Kunstgriffen Nutzen ziehen, nicht aber bei der Darlegung
(tafsir) ». Je comprends ainsi le texte d’Avicenne : « Il se peut que 1’on tire profit des stratagémes qui
conduisent graduellement & ce qui est recherché dans la controverse et non dans les explications (sur
tafsir, qui est le terme que la traduction arabe de Rhér. utilise pour dvmpynyopuxd/dnuxyopeiv, voir
W 190, n. 59). De fait, Avicenne n’exclura pas plus loin que le tafsir, c’est-a-dire d’une certaine fagon
la délibération, puisse recourir aux stratagémes en question; seulement, elle le fait moins souvent (SR 21,
1-2 : W 153, 47-51) /| SR 19, 9-11 : « Wa-amma I-hukm “ald ma yanbagi an yufal fi mugazatihi Jfa-laysa
li-I-hakim dalika min hayt huwa hakim bayna I-mutasawirayn (D et H, signalés dans 1’apparat de
Uéditeur, ont al-mutasagirayn), bal li-I-hakim. Wa-"alayhi an yahkum bi-tafdil ahad al-ra’yayn ‘ala al-
ahar». W 152, 49-54 suit la version de I’éditeur : « Das Urteil dagegen, was man tun soll, um den
Tater zu bestrafen, kommt nicht dem Entscheindenden (kdkim) zu, wo er zwischen den beiden Beratern
(mutasawirayn) entscheidet, sondern es kommt dem Richter (hakim) zu. Thm obliegt, durch Bevorzugung
(tafdil) einer der beiden Rechtsmeinungen gegeniiber der anderen zu entscheiden ». Cette interprétation
est difficilement intelligible dans le contexte, comme le reconnait W 190, n. 61. Avicenne soutient,
en effet, ici que, face 4 un fait qui lui est soumis, le juge doit qualifier juridiquement ce fait, dire s’il
s’agit d’un délit — son jugement reléve alors de la controverse judiciaire — mais il faut aussi qu’il
détermine le degré de la punition, et son jugement consiste alors & apprécier ce qui est utile — il reléve
alors de Ia délibération. En retenant la lecon des manuscrits et en ne tenant pas compte du point introduit
par I’éditeur, on aurait une version plus en harmonie avec le contexte : « Le jugement sur ce que 1’on
doit faire pour punir le coupable n’appartient pas au juge en tant qu’il juge ce qui est en question
entre les deux personnes entrées en controverse judiciaire, mais revient au juge en tant qu’il a & décider
de la supériorité de I’'un des deux points de vue sur 1’autre ». [/ SR 20, 4. Ida est a rendre ici par
« parce que » et non pas par « quand (wenn)» (W 153, 19). En effet, Avicenne est en train d’expliquer
que la partialité du juge dans les questions délibératives apparait tout de suite au peuple (contrairement
a ce qu’il en est dans les affaires judiciaires — plus techniques) « parce que (idd) son jugement concerne
[alors] des questions familiéres... » // SR 20, 13-14. Selon que I’on adopte la tradition manuscrite suivie
par I’éditeur de SR ou celle signalée dans son apparat (B, S et H), on lira « ‘inadiyya » ou « ‘ibadiyya ».
W 153, 4041 n’évoque pas la deuxi¢me possibilité, qui me semble pourtant plus cohérente et mieux
en harmonie avec le contexte. On comprendra donc que les législateurs (ashab al-sard’i®) ont peu
légiféré dans les affaires relevant de la délibération (qui décide de l'utile et du nocif), « sauf en ce qui
concerne des questions relatives au culte (‘ibadiyya) [W. a Widerstand (‘inadiyya)] et & la guerre sainte

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 117

(gihadiyya). || SR 22, 6. Selon que 1’on adopte la tradition manuscrite suivie par 1’éditeur de SR ou
celle signalée dans son apparat (D), on lira « al-‘amaliyya (pratiques) » ou « al-‘ilmiyya (scientifiques) ».
W 155, 11 n’évoque pas la deuxiéme possibilité, qui me semble pourtant étre la seule & convenir au
sens général du passage (SR 22,3 - 23,7 : 4 ne pas disloquer en deux alinéas comme le fait W 155,
3-44). En effet, & propos de 1’utilité de la rhétorique et des besoins de la vie en communauté, Avicenne
emploie deux séries de concepts : 1) al-umir al-‘ilmiyya (] al-‘amaliyya, selon la legon que je n’adopte
pas) qu’il met en rapport avec les croyances et les choses théoriques (al-nazariyya) et auxquelles on
parvient soit par la démonstration, soit, lorsqu’il s’agit du peuple, par la rhétorique; 2) al-umir
al-guz’iyya (les choses particuliéres), qu’il met en rapport avec la pratique et auxquelles on parvient
soit par l’intelligence pratique (al-ta‘aqqul), soit, lorsqu’il s’agit du peuple, par la rhétorique. Ce pas-
sage concerne donc manifestement la distinction entre vérités scientifiques ou théoriques et vérités
pratiques, comme le confirme d’ailleurs sa conclusion (SR 23, 3-7 : W 155, 35-44), ou apparaissent,
en regard, un terme de la racine ‘-L-M et un autre de la racine -M-L. // SR 23, 5-6. Selon que 1’on
adopte la tradition manuscrite suivie par 1’éditeur de SR ou celle signalée dans son apparat (S, H, H),
on lira « bi-ma yugni‘uhu (par ce qui le persuade) » ou « bi-md yahmuduhu (par ce qu’il trouve louable) ».
W 155, 41 n’évoque pas la deuxiéme possibilité, pourtant plus pertinente. // SR 25, 5-6. A propos de
la capacité de la rhétorique de faire le bien et le mal, W 157, 3-6 traduit ainsi : « So tut er etwas
Gutes, das eigentlich schindlich (gabik) ist, wenn er es seinem Feind antut, und er tut etwas Gerechtes,
das eigentlich ungerecht ist, wenn er dadurch schlechtes (sarr) von sich abwehrt ». Si on lisait yuhassin
et yu'addil, au lieu de yuhsin et ya'dul, on obtiendrait une version plus intelligible : « Ainsi il embellit

{vihaeoin) 1nn_arta fait A 1’Aaard da 1’annami  alarce ~rnia cat acta act an vdalitd laid at il nmerdcanta cAamma



http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

cette deuxiéme legon, pourtant plus pertinente, d’autant plus que yu'in est de méme racine que a'wdn,
dont nous avons vu ci-dessus I'importance dans la classification des procédés de la persuasion. // SR 35,
4-5. « Na‘am, qad tusarik al-hataba tilka al-sind'a fi I-mawdi’, li-annahd tusarik kull sind'a fi mawdi'iha
wa-tusdrikuha fi ba'd al-masa’il ». W 164, 33-37 : « Gewiss hat die Rhetorik bisweilen mit jener Kunst
im Gegenstand etwas gemeinsam — weil sie mit jeder Kunst im Gegenstand etwas gemeinsam hat —
so hat die Rhetorik auch in einigen Dingen mit der Politik etwas gemeinsam ». Je comprends ainsi le texte
d’Avicenne : « Mais la rhétorique a parfois quelque chose en commun avec cet art [politique] pour
ce qui est de I"objet, car elle a quelque chose en commun avec tout art pour ce qui est de ’objet et
elle s’associe & lui pour ce qui est de certains problémes ». // SR 37, 1. « Ida uhdirat bi-lI-kulliyya ».
W 165, 47 : « Wenn man sie sich in voller Form vergegenwirtigte ». Je comprends plutdt : « Lorsqu’elle
sont présentées sous une forme universelle ». De fait, il s’agit ici de la majeure dont la fausseté serait
manifestée, si on la présentait sous une forme universelle, car les propositions rhétoriques, étant habituel-
lement de I’ordre du possible, ne sont pas vraies de la totalité de leur sujet — universellement. // W 167,
10 (SR 38, 14). Pourquoi rendre anfa® par « sehr niitzlich » (trés utile)? 1l s’agit pourtant bien ici de
dire qu’en rhétorique I’exemple est « plus utile » que I’enthyméme. Cf. W 166, 12-27 (SR 37, 8-14),
/| SR 39, 4-6. A propos de ce qui est reconnu, loué (mahmid) par les individus, considérés comme tels.
Avicenne écrit 1 « Wa-hada l-gism min al-mahmad, ma' annahu gayr madbit, li-kawnihi gayr mahdid,
fa-huwa aydan gayr madbit, li-kawnihi mubtalifan gayr tabit». W 167, 22-26 : « Diese Untergruppe
(qism) gehort zum Anerkannten, obwohl sie ungenau (gayr madbiy) ist, weil man sie klar definieren
kann, ungenau aber auch, weil sic verschiedenartig (muhtalif) und schwankend (gayr (abit) ist ».
Je comprends ainsi le texte d’Avicenne : « Ce sous-groupe du loué, bien que non maitrisable,
parce qu’on ne peut pas le définir, est aussi non maltrisable parce qu’il est divers et sans stabilité. »
/] SR 39, 14. Selon que I’on adopte la tradition manuscrite suivie par 1’éditeur de SR ou celle signalée
dans son apparat (B), on lira « an takin al-muqaddamat haqigiyyat al-haml » ou « an takin al-muqaddamat
haqigiyyat al-hamd (réellement louées) ». W 167, 42-43 n’évoque pas la deuxieme possibilité et rend
la premiére par « dass die Pramissen wirklich attribuiert sind ». Or I’on sait que la condition distinctive
des prémisses dialectiques est qu’elles soient réellement louées (mahmiadat — de méme racine que
hamd — hagqigiyya) (par opposition a ce que 1’on confond seulement avec ce qui est réellement loué),
/| §R 39, 15-16 : « Wa-ida kana qad waqa'a fi-ha idmar, wa-kana (kana selon H, S, Sa signalés dans
Papparat critique de 1’éditeur) ‘ala sabil igaz, law surriha bi-hi lam yatagayyar hukmuhu». W 167,
45-48, qui n’évoque pas la legon de ’apparat, traduit : « Wenn bei diesen Primissen eine Auslassung
(idmary vorkommt, und dies der Abkiirzung (i¥dz) halber geschieht, wiirde sich, wenn man es offen
ausspriche, das Urteil dariiber doch nicht dndern ». Le fait de sous-entendre une prémisse dans la
dialectique ne serait pas forcément dans le seul but de résumer. Ce but serait une possibilité parmi
d’autres — ce qui n’est pas le cas. Cette difficulté tombe si 1’on suit 1’autre legon : « Lorsque se
produit, & propos de ces prémisses, un sous-entendu, cela se fait pour abréger, de sorte que déclarer
le sous-entendu ne changerait rien au jugement ». // SR 40, 3 (W 168, 6-7; W 29, 42). Le pronom
dans wa-minhd ne renvoie pas aux prémisses reconnues (louées) en général, mais aux prémisses louées
au niveau de "apparence [mahmada fi l-zahir : SR 39, 17 (W 167, 50)], dont une premiére sous-
catégorie a été déterminée dans les lignes précédentes et dont une seconde va 1’étre ici. // SR 40, 8-9.
« Dard ba'duhum... annahu qad gulita fi-ha wa-ubida (wa-uhidat, selon H, signalé dans I’apparat critique
de I’éditeur) makan al-mahmidar bi-dati-ha». W 168, 17-21, qui n’évoque pas la legon de I’apparat
traduit : « Versteht ¢in Teil von ihnen... dass man sich in ihnen getduscht hat und der Platz der
eigentlich anerkannten Primissen [durch etwas anderes] eingenommen wurde ». Cette version conduit
a penser qu’il s’agit ici d’un simple changement de place, de rang, alors qu’il s’agit en fait de prémisses
qui sont confondues avec les prémisses louées en réalité. En suivant I’autre lecon, on aurait une
version plus pertinente : « Certains d’entre eux se rendent compte... que 1’on s’est trompé 3 propos
de ces prémisses et qu’elles ont été prises a la place des prémisses réellement louées ». [/ SR 40, 12-
13 : « Wa-alladi qad zunna zannan min gayr nisbat iyyah ila ahad (hadd, selon H, signalé dans 1’apparat
de I’¢éditeur, et L collationné dans W 232), wa-hadad huwa l-mahmiid bi-hasab insan ma». W 168, 27-29,

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.

Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 119

n’évoque pas la legon non éditée et doit compléter celle retenue par 1’éditeur pour la rendre intelligible :
« Und das, woriiber einer eine Meinung hat, ohne sie auf einen [anderen] zu beziehen : dies ist etwas,
was nur nach irgend jemandem anerkannt ist». 1l s’agit ici manifestement des prémisses louées par
les individus pris comme tels. Or, Avicenne a soutenu [SR 39, 4-6 (W 167, 21-26) : passage évoqué
ci-dessus] que ces prémisses relévent de ce qui ne peut étre défini (gayr mahdid), ce que disent préci-
sément ici les manuscrits H et L avec un mot de méme racine (hadd). On comprendra donc : « Et ce
sur quoi I’on a une opinion sans la rapporter a une définition; c’est ce qui est loué selon un certain
homme ». // &R 41, 1-3. « Wa-lakin sind‘at al-hataba laysat yatawaqqaf tamamuha ila an ya'rif al-
mahmidat bi-hasab Sahs Sahs, bal bi-an ya'tarif anna l-mahmidat aydan bi-hasab Sahs Sahs ndfi‘a lahu
wa-in kana yaghaluha ». W 168, 29-34 . « Die Kunst der Rhetorik jedoch beruht nicht zur Ginze darin,
die nach einzelnen Personen (Safs) anerkannten Primissen zu kennen, sondern vielmehr darin, ein-
zugestehen, dass die nach einzelnen anerkannten Personen Pridmissen auch niitzlich sind fiir sie, selbst
wenn die betreffenden Personen sie nicht kennen». En réalité, l'ignorance dont il s’agit n’est pas
celle-ci, mais celle du rhéteur, que I’art oratoire comme tel ne pourvoit pas en connaissances des
préférences individuelles, mais en régles générales seulement. On traduira ainsi le passage d’Avicenne :
« Mais ’achévement de la discipline rhétorique ne repose pas sur le fait que [le rhéteur dont il a été
question dans la phrase précédente] connaisse les prémisses louées par chaque individu, mais sur le
fait qu’il reconnaisse que les prémisses louées par chaque individu sont aussi utiles pour lui [rhéteur],
bien qu’il les ignore ». // SR 41, 4-5. A propos des prémisses louées par les individus comme telles,
Avicenne écrit : « wa-la tahtag al-sind‘a ila an tahsuraha hagran, bal yagib ‘alayha an tahsur...» W 168,
37-41 : «Man darf die Kunst nicht auf irgendeine Art einschrinken, sondern sollte vielmehr...
einschranken... » Je comprends ainsi le texte d’Avicenne : « L’art n’a pas besoin de les cerner, mais
il doit cerner...» [/ SR 41, 7-10. « Wa-l-mahmidat al-hagiqiyya hiva llati idad t'uggibat lam yazul
hamduhd, aw “urifar annahd hiya llati tuhmad bi-a‘yanihd la gayr (la gayruhd, selon D, S, H, signalés dans
I’apparat de I’éditeur, et L collationné dans W 232), wa-in zdla ‘anhd l-hamd. Wa-innama yazil ‘anha
bi-istigsa’ yu'arrif halaha fi l-sidq, ida inkasafat ‘an kidb, fa-tasir gayr mahmiida ‘inda man iftala’a
‘ala sirviha, alladi fi-ha; illa annahu ya'lam ma® ddlika annahd@a mahmiida “inda -gumhar...» W 168,
42-51 : « Die wirklich anerkannten Pramissen sind solche, deren Anerkanntheit (hamd) nicht schwindet,
wenn sie durchdacht werden, oder auch die, von denen man weiss, dass sie ausschliesslich durch sich
selbst anerkannt sind (tuhimadu) — wenn aber die Anerkanntheit von ihnen weicht, so nur durch
Nachforschung (istigsa’), die deutlich macht, wie es sich wahrhaftig mit ihnen verhilt. Wenn dann
eine Unwahrheit (kdadib) bei ihnen entdeckt wird, verlieren sie ihre Anerkanntheit in den Augen dessen,
der dem Geheimnis (sirr), das in ihnen steckt, auf den Grund gekommen ist. Indessen weiss er, dass
sie in den Augen der Leute (gumhir) trotzdem anerkannt sind ». Je comprends ainsi le texte d’Avicenne :
« Les prémisses louées en réalité sont celles qui, lorsqu’elles sont examinées, ne perdent pas leur
caractére loué ou sont telles que 1’on connait que c’est bien elles qu’on loue en elies-mémes, et non
pas autre chose, méme si elles perdent leur caractére loué. Celui-ci ne se perd que par un examen
exhaustif qui fait connaitre 1’état de ces prémisses quant a la vérité, lorsque, dévoilées, elles apparaissent
comme fausses, de sorte qu’elles deviennent non louées pour celui qui a pris connaissance du secret
qu’elles recélent. Ce dernier sait, néanmoins, qu’elles sont louées auprés du peuple ». /| SR 42, 5-6.
« Wa-innama yatasarrvaf fi-hi (fi-ha, selon S, H signalés dans 1’apparat de 1’éditeur) ‘ala [l-mu‘rad
fi l-zahir min gavr an yag'al lahd tartib al-giyas». W 169, 19-21 . « Er verfiigt dariiber fiir gewonlich
nur nach dem #dusseren Schein, ohne dass er fiir diese Pramissen die Anordnung (zartib) des Syllogismus
trifft.» Je comprends ainsi le texte d’Avicenne : «Il ne dispose de ces prémisses que selon ce qui est habituel
au niveau de I’apparence, sans leur conférer I’ordre du syllogisme ». [/ SR 42, 7. « Wa-ma® dalika
yu’nas minhu darb fi fann gayr al-mu‘tad». W 169, 23-24 : « Und {iberdies wiirde man an ihm eine
auf eine ungewohnte Disziplin (fann) beziigliche Priagung (darb) merken ». Je comprends ainsi le texte
d’Avicenne : « Malgré cela, une certaine sorte d’inhabituel est agréablement accueilli venant de sa
part ». Cette version me semble plus fidéle et assez pertinente dans le contexte : soutenant qu’au
niveau de la forme comme de la matiére du syllogisme, il faut s’en tenir, en rhétorique, 4 ce qui est

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net
g P g


http://www.tcpdf.org

120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

habituel, Avicenne précise néanmoins aussi qu’une certaine dose d’inbabituel est recommandée. De fait,
il examinera ailleurs les processus qui permettent, en rhétorique, de surprendre, dans une certaine
mesure, ’auditeur tant au niveau des prémisses que du choix des mots (voir, par exemple, SR 176,
4-178,5; 202,8 - 209,9). // SR 43, 12-13. « Wa-l-mahmidat al-haqigiyya nisbatuha ila l-mahmidat
al-zanniyya nisbat al-sadigat al-haqigiyya min al-mahmidar ». W 170, 18-20 : « Die Beziehung der wirklich
anerkannten Primissen zu den bloss nach Meinung anerkannten entspricht der Beziehung der wirklich
wahren (sddigar hagigiyya) unter den anerkannten Priamissen [zu jenen?]». W est contrainte d’ajouter
quelque chose au texte édité et, malgré cela, sa traduction demeure obscure. Cela vient de ce que
I’expression nisha min n’est pas bien rendue. On fraduira ainsi : « Le rapport des prémisses réellement
louées a celles qui ne sont louées que selon ’opinion correspond au rapport des prémisses vraies 2
celles qui sont louées ». // SR 43, 17. A propos des prémisses louées dans les affaires nécessaires utilisées
en rhétorique, Avicenne écrit qu’on les supprime parfois. Puis il ajoute : « Wa-innama yusarrah bihd
muhmala». W 170, 26-27 : « Man aliissert sie nur implizit (snuhmala) ». Je comprends ainsi le texte
d’Avicenne ;. «Et on ne les déclare que sous forme indéterminée » c’est-a-dire que, lorsqu’on les
déclare, on ne les présente pas sous une forme universelle. // SR 44, 4-5. « Fa-tug‘al al-wilada dalilan
‘ala an yu'raf al-iftidad, wa-huwa dalil sidq la yahli ‘anhu». W 170, 33-35 : « Das Gebiiren wird also
zum Zeichen daflir gemacht, dass die Entjungferung bekannt is. Dies ist ein sicheres Zeichen fiir eine
unabdingbare Wahrheit (sidg)». Je comprends ainsi le texte d’Avicenne : « L’enfantement devient
le signe qui permet de savoir qu’il y a eu défloration. C’est un signe vrai qui ne se sépare pas de
{la défloration] ». Cette version est d’ailleurs confirmée par P’explication qui suit : « Car ce signe doit
accompagner [la défloration] ou &tre plus particulier qu’elle » (SR 44, 5). // SR 46, 15-16 : « Annahu
muniya bi-insidad al-mapalis “alayhi». Par suite d’une curieuse vocalisation de M-H-A-L-S, W 172,
43-44, traduit « Es traf ihn das Missgechick, dass ihm einer den Weg versperrte, der mit ihm quitt
werden wollte (mupalis) ». Je comprends ainsi le texte d’Avicenne : « Il a eu la malchance que la route
du salut lui fut barrée». // SR 47, 4-5. Avicenne, aprés avoir soutenu que 1’on ne peut pas persuader
de deux contraires également possibles 4 moins de leur adjoindre des indices qui font pencher la balance
au niveau de l’apparence, avance une exception : « Allahumma illa fi sahsayn. Wa-yakin fi kull sahs
hass hal tustas“ar yazil ma‘aha hulis al-tasawi ». W 172, 55-173, 3 : « Es sei denn, in zwei individuellen
Dingen (Safsayn). Es gibt ndmlich bei jedem speziellen Individuum einen Zustand, bei dem man merkt,
dass das rein in gleicher Weise [wie sein Gegenteil] Mogliche mit ihm aufhort...» Je comprends ainsi le
texte d’Avicenne : « Sauf s’il s’agit de deux individus différents et s’il y a, dans chaque individu particulier,
un €tat perceptible par lequel la pure égalité disparait ». Il s’agit manifestement ici de deux auditeurs
différents et non de deux choses différentes. // SR 47, 7-8. Pour distinguer ce qui est réellement de 1’ordre
du plus fréquent de ce qui est aussi possible que son contraire, mais que le point de vue immédiat
croit étre de I'ordre du plus fréquent, Avicenne écrit : « Wa-l-yufariq dalika l-aktari al-A-W-L-A
(al-awla | al-awwali) bi-§ubrat tilka l-aktariyva wa-wudihiha». W 173, 8-11 : « Dieses Meistgiiltige,
flir Anerkanntheit (Suhra) Geeignete ist jedoch von der [vorher erwihnten] meistgiilltigen Primisse
und deren Evidenz (wudih) zu unterscheiden ». Je comprends ainsi le texte d’Avicenne: « Cette sorte
[dont il vient d’étre question, c’est-a-dire les prémisses aussi possibles que leur contraire, mais que 1’on
croit &tre de 'ordre du plus fréquent] se distingue de la précédente sorte de propositions de I’ordre
du plus fréquent par la notoriété de cette derniére et son évidence ». // SR 48, 3-4. « Wa-l-mawddi
al-mustaraka al-madkira fi l-hataba wa-fi l-gadal aktar intisaran bi-l-gumla min al-kalam al-hatabi
wa-l-gadali mufradayn wa-mugtami‘ayn». W 173, 32-35: «Die gemeinsamen Topoi, die in der
Rhetorik und der Dialektik erwidhnt werden, sind in der gesamten rhetorischen und dialektischen
Erdrterung atisserst verbreitet, einzeln (mufradin) und zusammen (mugtami‘in) ». Je comprends ainsi
le texte d’Avicenne : « Les lieux communs, mentionnés dans la rhétorique et dans la dialectique, sont
plus répandus, en général, que les propos rhétoriques et dialectiques, que ces deux [sortes] soient prises
individuellement ou ensemble ». De fait, la suite montre que les lieux communs s’appliquent aussi a
I’éthique, a la physique et a la politique. // SR 48, 16. W 174, 3, a oublié de traduire fumma (en
outre). Il a son importance pour le cours de I’exposé : aprés avoir remarqué que les sciences ont une

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.

Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 121

maniére propre d’utiliser les lieux communs, qui les distingue de la rhétorique et de la dialectique,
Avicenne signale que I’on observe, en outre, entre la dialectique et la rhétorique elles-mémes, des
différences dans 1’usage qu’elles font de ces lieux. // SR 176, 6. A propos de la dialectique, Avicenne
écrit : « Wa-tusta'mal fi-ha l-mugaddamat allati hiva muta‘aliyat al-Subra haqgigiyyatuha ». W 182, 11-
13 : « Ferner werden... in ihr diejenigen Pramissen angewandt, deren wirkliche Bedeutung (hagigiyya)
in iiberragendem Mass anerkannt ist ». En entendant hagigiyyatuha au sens de hagigiyyat al-Suhra
(d’aprés une remarque orale d’A. Hasnaoui), on traduirait plutét ainsi : « De plus, on utilise en elle
les prémisses qui sont d’une notoriété éminente et tout a fait réelle. »

Maroun AOQUAD
(CNRS, Paris)

Charles H. MANEKIN, The Logic of Gersonides. A translation of Sefer ha-Heqqesh
ha-Yashar (The Book of the Correct Syllogism) of Rabbi Levi ben Gershom, with
introduction, commentary, and analytical glossary. Kluwer Academic Publishers,
Dordrecht, Boston, London, 1992 (The New Synthese Historical Library, vol. 40).
In-8°, x11-341 p.

Dans la tradition hébraique médiévale, ’apprentissage de la logique faisait partie des études
philosophiques (lorsque celles-ci étaient pratiquées), tout comme dans la tradition arabe, ou
les savants juifs ont puisé leurs sources. C’est sans doute grice a Maimonide, dont le traité
de logique écrit en arabe a été traduit en hébreu par Moses Ibn Tibbon en 1256 sous le titre
de Millot ha-Higgayon (Les termes de la logique), que les études de logique ont été regues
d’abord dans les milicux juifs de Provence au xmi® siécle, mais la formation d’une logique
hébraique a été principalement influencée par les traductions des traités de 1’Organon d’Aristote
effectuées a partir des versions arabes, et par les traductions des commentaires ou traités
d’al-Farabi, d’Ibn Rudd et d’al-Gazili (premiére partie des Maqasid al-falasifa). La presque
totalité des ceuvres produites par les savants juifs du Moyen Age, a partir de ces sources,
est restée manuscrite et n’a point encore éveillé la curiosité des érudits modernes. C’est donc
avec un vif intérét que nous saluons ici la publication, par Ch. Manekin, d’une traduction
anglaise d’un ouvrage logique de Gersonide.

Exégéte biblique, philosophe de premier plan et astronome remarquable dans son grand
ouvrage Milhamot ha-Shem (Les Guerres du Seigneur), Levi ben Gershom (1288-1344), connu
aussi sous le nom de Gersonide ou celui de Leo de Balneolis, composa trois traités de logique
qui le placent, selon Ch. M., au premier rang des savants juifs médiévaux en cette matiére.
Ces trois traités sont : 1) le Livre du syllogisme correct (daté de 1319 dans les manuscrits);
2) le Commentaire de logique (c. 1321-1324), qui est un « supercommentaire » portant sur le
Commentaire moyen d’Averroés a 1’Organon, et couvrant I’Isagogé de Porphyre et les six traités
aristotéliciens réunis selon [’ordre traditionnel, Catégories, De interpretatione, Analytiques
Premiers, Analytigues Seconds, Topiques, Réfutations sophistiques; 3) un Commentaire sur les
premier et second traités d’Averroés concernant certains points des Analytiques Premiers (aprés

BCAI 10 (1993) R. Wirsch: Avicennas Bearbeitungen der aristotelischen Rhetorik: ein Beitag zum Fortleben antiken Bildungsgutes in der islamischen, recensé par M.
Aouad
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



