1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

D’autres problémes de texte et de traduction mettent en jeu la compréhension méme du
projet des Fréres :

— p. 190 (DT, p. 125; B, p. 368), on a une intéressante réflexion, typique de la « tolérance »
(mot anachronique) des Fréres : les guerres de religion ne se produisent pas a cause des
religions elles-mémes, « sondern (...) wegen der zum Gesetz erhobenen Religion, nimlich der
Staatsherrschaft ». Cf. G, p. 194 : «rather it comes from the institution of faith, that is from
the State » et DU, p. 205 : « sondern wegen des Glaubenszwangs, d.i. die Herrschaft ». A. Bausani,
dans son résumé-paraphrase, L enciclopedia dei fratelli della purité (...), Istituto universitario
orientale, Naples, 1978, p. 151, distingue « religione » et « tradizione religiosa ». La traduction
de M™¢ Giese comme celle de Goodman, est plus subversive que celle de Dieterici. Mais c’est
qu’elle rend plus exactement ’arabe min agli (B : min gihat) sunnat al-din, alladi huwa al-mulk.
IBH, p. 151, traduisait « & cause de celui qui institue (ma‘amid) la religion, a savoir, le roi» —
le traducteur a sans doute lu le ductus mlk comme malik et non mulk. Pour la suite, avec
I’adage d’Ardasir : «religion et royauté sont sceurs », cf. Epitres, IV, 1 (42), B, t. 3, p. 495
et C. Baffioni, op. cit., p. 172;

— p. 201 sq., les Fréres expliquent leur ésotérisme. Ils se justifient de parler par la bouche
d’animaux et veulent quand méme étre pris au sérieux. Ils ajoutent : « Dabei entfernen wir
uns aber nicht von dem Ziel, das wir verfolgen », ce qui rend correctement DT, p. 134 : wa-ma‘a
hada la nabrugu ‘ammad nahnu fihi (DU, p. 218 va dans le méme sens). Mais en B, p. 377, a
la place des mots cités, on a kayla yuhrag bina ‘ammad, etc. (« afin qu’on ne nous fasse pas sortir
de ce dans quoi nous sommes »). S. Pinés, « Shi’ite Terms and Conceptions (...)», JSAIL 1I
(1980), 165-251, p. 185 sq. paraphrasait : « That we should not be forced to abandon our present
way of life». On a donc soit une remarque de style, soit I’aveu d’une certaine forme de
tagiyya... G, p. 202, arréte sa traduction avant le paragraphe concerné. Il en est de méme de
IBH, p. 160.

En résumé, malgré ces quelques détails, qui font regretter une fois de plus ’absence d’une
édition critique, la traduction de M™¢ Giese, en net progrés sur Dieterici, témoigne, s’il en était
encore besoin, de 1’excellente santé des études arabes en Allemagne, et honore I’ancienne et
prestigieuse collection ou elle parait.

Rémi BRAGUE
(Université Paris )

Deborah L. BLACK, Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Mediaeval Arabic
Philosophy. Brill, (Islamic Philosophy and Theology, vol. VII). Leyde - New York -
Copenhague - Cologne, 1990. In-8° 290 p. dont 14 de bibliographie et 20 d’index
(index général, index des mots arabes et index des termes grecs).

Les derniéres pages des Réfutations Sophistiques figurent comme un faisceau de conclusions;
elles rassemblent la fin du traité, la cldture d’un neuviéme et ultime livre des ZTopiques et le
terme du parcours aristotélicien de la logique. Entre cette antique limite et 1’inscription de
la Rhétorique et de la Poétigue dans ’ordre latin de 1’Organon, que s’est-il au juste passé?

BCAI 10 (1993) D.L. Black: Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

R. Walzer retrouva jadis 1’Organon étendu jusqu’a la Poétique dans ’enseignement des
commentateurs néoplatoniciens de 1’école d’Alexandrie 1. Aprés qu’en fut au contraire resserré
le champ dans le cursus didactique des écoles syriaques jusqu’a exclure de son parcours tout
ce qui succédait a 1’analyse des syllogismes assertoriques (Premiers Analytiques I, 7), la logique
se vit adjoindre de nouveau, dans la tradition arabe, les formes non démonstratives de 1’argu-
mentation. Les mandtiga trouvérent dans la restauration de la tradition alexandrine le motif
d’une contribution a la théorie de la logique étendue dont jamais, avant ce livre-la, 'importance
n’avait été ainsi reconnue. Ce n’est que pour mieux comprendre la tradition latine et médiévale
de la « théorie du contexte » (c’est ainsi qu’elle nomme, a la suite de O.B. Hardison, I’inclusion
de la Rhétorique et de la Poétique dans 1’ Organon) que D. Black crut devoir accomplir ce détour
par la philosophie des Arabes 2. Le mérite essentiel de 1’ouvrage tient & 1’analyse minuticuse
et nuancée des retombées spéculatives de cette extension du champ de la logique tant sur la
philosophie politique ® que sur les théories de la connaissance, du langage et de la société
dans les philosophies d’Alfarabi, d’Avicenne et d’Averroés. Le point de vue de 1’auteur, son
absence d’empressement dans une recherche dont elle ne prévoyait pas qu’elle dit s’arréter
si longuement aux ceuvres arabes, le caractére méthodique de ce passage par leurs constructions
philosophiques, donnent a son entreprise une signification toute particuliére : ce travail prend
I’exacte mesure des textes arabes, les compare aux compositions encore inchoatives des scoliastes
alexandrins pour parvenir, sur un point bien circonscrit, a leur appréciation. Les falasifa sortent
de I’épreuve avec une attestation solidement étayée de «la force de leur théorie du langage,
de leur ingéniosité en logique et de leur maturité épistémologique » 4.

L’ouvrage se divise en deux grandes parties; la premiére est consacrée a4 la définition de
la «théorie du contexte » (chap. 1), & 1’exposé de ses versions grecques (chap. i) et de ses
sophistications arabes (chap. mr). Comment sauver tout a la fois le renvoi des énoncés non-
apophatiques a la rhétorique et a la poétique (De interpretatione 4, 17 a 1-7) et 'affirmation
d’une identité syllogistique de « toutes les formes de la persuasion » (Pr. An. 11, 23)?, ’unité
et Pextension de la logique? La subordination de la logique a la certitude apodictique de la
démonstration ne fait que la moitié du chemin; elle donne, de la logique, 1’unité sans ’extension;

1. R. Walzer (1934) « Zur Traditiongeschichte
des aristotelischen Poetik », repris in Greek into
Arabic : Essays on Islamic Philosophy (p. 129-136);
voir également les références bibliographiques
dans I’article de H. Hugonnard-Roche « L’Or-
ganon, Tradition syriaque et arabe », Dictionnaire
des Philosophes Antiques, p. 505 sq.

2. Voir également, du méme auteur, «Le
syllogisme imaginatif dans la philosophie arabe :
contribution médiévale i 1’étude philosophique
de 1a métaphore », Penser avec Aristote. Etudes
réunies sous la direction de M. A. Sinaceur,
édition Erés, 1991, Toulouse, p. 245-273; Myriam
S. Galston fait, de méme, de la « contextuali-
sation » de la rhétorique et de la poétique le

BCAl en ligne

th¢me central de son article « Al-Faribi et la
logique aristotélicienne dans 1la philosophie
islamique » Aristote awjourd’hui (M. A. Sinaceur
(éd.)), Paris, 1988, p. 192-217.

3. Sur la signification politique de cette admis-
sion de la rhétorique au rang des disciplines
syllogistiques, voir les travaux de Charles
E. Butterworth et tout particuli¢rement « The
Rhetorician and His Relationship to the Com-
munity : Three Accounts of Aristotle’s Rhetoric »,
Islamic Theology and Philosophy : Studies in
Honor of G.F. Hourani, State University of New
York Press, Albany, 1984, p. 111-137.

4. « Le syllogisme imaginatif... », p. 265.

BCAI 10 (1993) D.L. Black: Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 101

la composition aristotélicienne des deux « derniers » traités de 1’Organon paraissait aux Alexan-
drins en étendre le champ dans la raison méme ou elle en compromettait 1’unité. Encore ces
deux traités n’étaient-ils pas également indigestes 4 un estomac de logicien : I’identité logique
de la rhétorique pouvait bien s’autoriser de son rapprochement explicite, chez Aristote, avec
la dialectique (aux syllogismes et aux inductions de celle-ci répondent les enthymémes et les
exemples de celle-1a); il n’en allait pas de méme pour la poétique. Les admettant toutes deux
a contrecceur au sein de la logique, les commentateurs alexandrins proposérent des modéles
de classification qui devaient a leurs yeux sauver les apparences. Leurs tentatives trouvent un
imprécis accomplissement dans la répartition modale des disciplines ou dans 1’assignation, a
chacune d’entres elles, de valeurs de vérité distinctes; ainsi la démonstration prend-elle en charge
ce qui est totalement vrai ou nécessaire; la poétique ce qui est totalement faux ou impossible;
la dialectique ce qui est plus vrai que faux ou trés possible; la sophistique ce qui est plus faux
que vrai ou peu possible, et la rhétorique ce qui est aussi vrai que faux ou moyennement possible.
Alfarabi hésite entre la reconduction de la distinction modale® — mais il la met au service
d’une ironique réhabilitation de la poétique : sa fausseté compléte devenant la paradoxale condi-
tion de son mérite puisqu’elle ne trompe personne® — et le recours & une distinction des
formes de I’assentiment 7 — il ne fait, au jugement de 1’auteur, qu’en esquisser les contours 8 —
seule &4 méme de garantir & la rhétorique et a la poétique comme a chacun des « arts rationnels »
leur réelle indépendance épistémologique. C’est & Avicenne, déterminé par des raisons qui tien-
nent & la logique (la classification modale des disciplines elles-mémes rend superflue la notion
d’opérateur modale explicite) comme a I’ontologie (la méme classification modale exclut la
connaissance démonstrative de ce qui est en soi possible), que revient le mérite du remplacement
pur et simple des critéres modaux dans la distinction logique par une théorie compléte de
l’assentiment (fasdig). Le raffinement avicennien de cette construction é€pistémologique conduit
a la reconnaissance de chacune des cing disciplines dans I’accomplissement d’une tiche
cognitive qui ne revient qu’a elle; elle tempére I'impérialisme de la démonstration, rappelle
une raison réveuse, perdue dans 'utopie d’insulaires certitudes, a la réalité d’un sujet humain
dont ’acceptation volontaire est traversée de déterminations sociales et psychologiques; elle
enregistre ’étendue et la complexité de la connaissance réelle.

La seconde partie de ’ouvrage traite successivement du domaine épistémologique de la
rhétorique et des structures de son argumentation (chap. 1v et v), des fondements épistémologiques
et psychologiques de la poétique (chap. vi) et du syllogisme imaginatif (chap. vir; ’auteur donne
en appendice a ce chapitre une bréve étude portant sur le syllogisme imaginatif et la philosophie
contemporaine du langage). D. Black met a 1’épreuve la fécondité de la théorie de I’assentiment
dans ’explication des différences qu’introduit la promotion logique de la rhétorique et de la
poétique dans I’ensemble des disciplines. Pas plus qu’une assignation terme a terme des valeurs

5. Fi gqawanin al-$i'r et Fi ma yanbagi an 7. K. al-Hataba et K. al-Gadal.
yugaddama... (encore [attribution de ce dernier 8. « L’assentiment restait quelque chose d’ina-
texte & Alfarabi est-elle aujourd’hui mise en doute). chevé dans appareil logique d’Alfarabi» (« Le
6. « Le syllogisme imaginatif », p. 251. syllogisme imaginatif... », p. 255).

7 A

BCAI 10 (1993) D.L. Black: Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

de vérité, une distribution univoque des domaines d’objets ne permet de rendre compte, tout
a la fois, de leur communauté logique et de leur distinction. Seule I’épistémologie sait les
départager par une appréciation des gradients de la conviction engendrée par chacun des types
de syllogismes. Ainsi, par exemple, si la dialectique et la rhétorique partagent les prémisses
«endoxales » (al-mashirat; al-mahmiidat; al-maqbilat, al-mazniindt), leur distinction ne peut
se jouer que dans la qualité de 1’assentiment auquel en appelle chacune d’entre elles : le
fondement de la rhétorique tient au caractére premier, immédiat (badi’ al-ra’y al-mustarak),
de I’assentiment qu’elle suscite 9. C’est lui qui, secondairement et tout ensemble, incline la
la rhétorique vers le monde sensible, lui assigne les contenus particuliers de I’argumentation,
prend en charge la différence entre le rhéteur et ’homme de I’art (car tous deux brassent les
objets de I’opinion), explique la nature des procédés rhétoriques (I’enthyméme et 1’exemple),
les destine au vulgaire et les dispose & I’usage politique. Il rapproche aussi la matiére de la
rhétorique des prémisses premiéres de la démonstration : le secours « instinctif » 4 la rhétorique
et celui «intellectuel » & la philosophie pourraient bien avoir plus de choses en commun que
ne le voudraient les faldsifa !

La subtilité des analyses avicenniennes permet enfin de distinguer, sous le genre commun
de l’acquiescement (id'an), 1’assentiment et 1’imagination. Assignant en propre cette derniére
a la poétique et la séparant clairement de 1’assentiment donné au contenu propositionnel de
I’affirmation, Avicenne libére les syllogismes poétiques de leur caractérisation alexandro-
farabienne comme « absolument faux » ou « impossibles » et met la derniére main & une théorie
de la structure formelle du syllogisme imaginatif qui peut a4 bon droit rivaliser en consistance
avec les analyses les plus modernes de la métaphore.

Fermant ce livre exemplaire, le lecteur aura appris comment la promotion logique des
formes non démonstratives du discours ne s’explique pas par d’approximatives traductions
en arabe de la Rhétorique et de la Poétiqgue mais comment elle explique au contraire (tout au
moins en partie) la profonde et singuliére méditation conduite par les falasifa sur les relations de
la logique et du langage; comment, encore, cette « contextualisation » n’a nullement pour effet
une réduction logicisante de ces disciplines : elle permet au contraire de les étudier pour
elles-mémes, enrichit, de surcroit, la théorie de toutes les disciplines logiques d’une dimension
que les Alexandrins ignoraient et fonde, enfin, un systéme de 1’épistémologie dont nous pouvons
encore tirer profit.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne-Bordeaux III)

9. Voir également, a ce sujet M, Aouad, « Les immédiat et commun» Arabic Sciences and
fondements de la Rhétorique d’Aristote reconsi- Philosophy, a historical journal, vol. II, n° 1,
dérés par Farabi, ou le concept de point de vue mars 1992, p. 133-180.

BCAI 10 (1993) D.L. Black: Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

Al-Mantigiyyat li-I-Farabi, tahgiq M.T. DANIs PAZUH. Maktabat Ayatollah al-“Uzma
al-Mar‘asi al-Nagafi, Qom, 1408, 1409 et 1410 H. 3 vol. in 8° de 509 p. (+ 6 p.
d’introduction en langue persane), 553 p. (dont 35 p. d’introduction en persan) et
436 p. (+ 26 p. d’introduction en persan).

Voici done, quelques années aprés que R. al-‘Agam et M. Fahri eurent publié une antho-
logie d’ouvrages logiques d’Alfarabi I, un nouveau recueil des traités logiques du méme auteur.
Les trois volumes de 1’ouvrage étant également dépourvus de tables des matiéres, je donne
ici-méme un aper¢u de son contenu :

Le vol. I comprend, par ordre : ma yanbagi an yugaddama qabla ta'allum al-falsafa (p. 1-
10); al-Tawti’a fi-l-Mantiq, en sous-titre : tafsir k. al-Madhal, risala sudira biha... (p. 11-17);
Fusal taftamilu “ald gami® ma yudtarru ila ma'rifatihi... (p. 18-27); k. Isagagi ay al-Madhal
(p. 28-40); k. Qataguriydas ay al-Magqgilat (p. 41-82); k. bari Irminiyds wa ma'nahu al-qawl
fi-I-‘ibara (p. 83-114); k. Analitiqa al-awwal wa huwa-l-qiyas (p. 115-151); k. al-Qiyas al-sagir,
al-Muhtasar al-sagir fi kayfiyyat al-qiyas, al-Muhtasar al-sagir fi-l-mantiq ‘ala tariqat al-muta-
kallimin (p. 152-194); k. al-Amkina al-muglita (p. 196-228); k. al-Tahlil (p. 229-264); k. al-Burhan
(p. 266-357); k. al-Gadal (p. 358-455); k. al-Hataba (p. 456-492); magala fi gawanin sind‘at
al-su‘ar@’ (p. 493-499); k. al-Si‘r (p. 500-503); qawl al-Farabi fi-l-tanasub wa-I-ta’lif (p. 504-506);
“ilm al-haqa’iq li-Sayh Abi Nasr (p. 507-509).

Le vol. II comprend les grands commentaires du Peri Herméneias (Sarh al-‘ibara, p. 1-259)
et des Premiers Analytiques (Sarh al-Qiyas, p. 263-553).

Le vol. III comprend les « supercommentaires » d’Ibn Bagga et d’al-Gurgani des commen-
taires farabiens et les fragments retrouvés du commentaire des Eléments d’Euclide 2; soit, et
par ordre : 1 : ta'lig Ibn Bagga “ald al-Fusil al-hamsa li-I-Farabi (p. 1-15); 11 : ta'aliq li-Abi Bakr
Muhammad b. Yahya b. Sa’ig (...) ‘ala k. Abi Nasr (...) min Isagagi (p. 16-39); 11l : ta'liq
‘ald al-Isagugi aw garad Isagugi (p. 40-51); 1V : ta'liqg Ibn Bagga ‘alid k. al-Magilat (p. 52-72);
Kalam fi-I-Lawdhig (p. 73sq.); V : k. al-Magiilat (p. 75-102); VI : ta'liq ‘ald k. al-Magalat (p. 103-
127); VII : al-irtivad “ald k. al-Magqilat (p. 128-131); VIIL : al-Qawl fi lawadhiqg al-Magiilit
(p. 132-157); IX : ta'liq Ibn Bagga min k. al-“ibara li-I-Farabi (p. 158-169; X ? (omis) min k.
al-‘ibara (p. 170-190); XI : K. Bari Irminiyas wa huwa al-‘ibara (p. 191-204); XII : Kalamuhu
fi-l-Qiyas (p. 205-220); XIIL : ta'lig al-Qiyas li-l-Gurgani (p. 221-231); XIV : al-Irtiyad fi k.
al-tahlil (Ibn Bagga, p. 232-265); XV : wa min kalamihi fi iktisab al-mugaddimat (al-Gurgani,
p. 266-293); XVI : ta'lig Ibn Bagga “ala k. al-Burhan (p. 294-381); XVII : Kalam li-Abi Bakr
fi funiin Satta (p. 382-413); XVIII : Sarh sadr al-magala al-iuld min k. Iglidus (al-Farabi, p. 414-
421); Sarh sadr al-maqala al-hamisa minhu li-Abi Nasr aydan (p. 422-424); XIX : min k. al-Ahlag
li-I-Farabi (p. 425-429); XX : Sadarat mantigiyya (p. 430-436).

1. Voir le compte rendu de J. Jolivet dans textes arabes et hébreux) par Gad Freudenthal
Bulletin critique, n® 6 (1989), p. 72-75. en appendice 3 son étude sur « La Philosophie

2. Ces fragments furent auparavant publiés de la Géométrie d’Al-Farabi», J.S.4.1. 11, (1988),
(traductions frangaises et éditions critiques des p. 104-219.

BCAI 10 (1993) D.L. Black: Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



