96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

mis «aux prises I'Islam et I’hellénisme » ne revét cette dimension que dans la présentation
qu’en a faite al-Tawhidi.

L’islamisant est appelé a réfléchir et sans doute 4 discuter une thése suggérée p. 14 : « C’est
parce qu’il a été formulé dans un monde sans universités (c’est moi qui souligne, A. E-J) que
le modéle arabo-musulman du philosophe a pu s’imposer a une partie de la société chrétienne
par lintermédiaire de philosophes ». De maniére plus générale I’absence de la composante
de I’histoire des sciences dans la genése du modéle intellectuel qui nous est proposée ici nous
conduirait, pour ce qui est de ’histoire de 1a pensée dans I’Islam, non pas a rechercher 1’identité
de Uintellectuel dans les sociétés musulmanes mais celle du savant et 4 nous interroger si cette
identité a pu étre générée dans une perspective plus large que celle engendrée par le conflit entre
la raison et la foi?

L’Essai d’A. de Libera est un livre riche, passionné, rafraichissant, qui devrait mettre du
méme bord, celui de la raison, les intellectuels qui méditent sur les trois formes du mono-
théisme. Une parole de Socrate rapportée par Ibn RuSd dans son commentaire aux Parva
Naturalia d’Aristote et tirée de I’Apologie de Socrate aurait constitué¢ sans doute la devise
commune de I’« Intellectuel médiéval » et de son prédécesseur arabe : « O gens, je ne dis pas
que la sagesse divine que vous professez est une sagesse vaine mais j’affirme que je suis sage
d’une sagesse humaine. »

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(CNRS, Paris)

IHWAN AS-SAFA’, Mensch und Tier vor dem Konig der Dschinnen. Aus den Schriften
der Lauteren Briider von Basra. Aus dem Arabischen iibersetzt und herausgegeben
von Alma Giese. Meiner (PhB 433), Hambourg, 1990. xvvir | 231 p.

Le traité 1I, 8 (22), « De la qualité de la formation des animaux et leurs espéces », qui est
de loin la plus longue et la plus célébre des « Epitres » des « Fréres Sincéres» ou « — de
la Pureté », doit ses dimensions et sa célébrité, toutes deux exceptionnelles, a un texte sans
doute rapporté, et qui occupe dans 1’édition Bustani, Beyrouth, 1983 (ici = B) les p. 203 a4 377
d’un traité qui y commence p. 178. Ce texte raconte le proceés des animaux contre I’homme
devant le roi des djinns.

Ce récit, qui met en question le régne de I’homme sur la nature, annongant ainsi 1’idée
trés moderne, «antispéciste », de la «deep ecology », n’a pourtant pas attendu notre époque pour
étre traduit. II I’avait déja été au Moyen Age, en hébreu, par Kalonymos ben Kalonymos
(celui-ci, né en 1286, et sans doute a Arles, n’est ni de Mantoue, ni mort vers 1250, cf.
p. xxxvii). Cette traduction a été constamment rééditée, et traduite en yiddish et en ladino
(cf. M. Steinschneider, Die hebrdiischen Uebersetzungen des Mittelalters, § 530, p. 860-862).
Il en existe une édition moderne : Iggereth ba‘aley hayyim (. ..), éd. J. Toporovsky, Mosad Rav
Kook, Jerusalem, 1940, 191 p. (ici = IBH). F. Dieterici avait édité 1’original, sous le titre
Thier und Mensch vor dem Kénig der Dschinnen (...), Leipzig, 1879 (= Olms, Hildesheim.

BCAI 10 (1993) Ihwan al-Safa’: Mensch und Tier vor dem konig der Dschinnen. Aus den Schriften der Lauteren Brider von Basra, éd., trad. A. Giese, recensé par R.
Brague
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

1969), VIII-110-146 p. (ici = DT), dont il avait d’abord publi¢ la traduction allemande, sous
le titre Der Streit zwischen Mensch und Tier (. ..), Berlin, 1858 (= ib.), VIII-298 p. (ici = DU).
Il existe aussi une traduction anglaise, due a L.E. Goodman, The Case of the Animals versus
Man Before the King of the Jinn, A Tenth-century Ecological Fable of the Pure Brethren of
Basra, Translated from the Arabic with introduction and commentary, Boston, 1978, x1 -+
271 p. (ici = G).

Les traités des Fréres ont été souvent commentés, mais restent mal €dités. On regrette que
le travail magistral de S. Diwald, Arabische Philosophie und Wissenschaften in der Enzyklopdidie
Kitab Ihwan as-Safa’ (IIT), Die Lehre von Seele und Inteliekt, Wiesbaden, 1975, XII + 641 p.,
n’ait pas été poursuivi. Et ils restent insuffisamment traduits. On attend les travaux de 1’équipe
italienne, autour de M™¢ C. Baffioni (cf. L’epistola degli Thwan al-Safa’ ¢ Sulle opinioni e le
religioni >, Istituto universitario orientale, Naples, 1989, p. 5 et 237sqq.) ! et de 1’équipe belge,
autour de J. Michot (cf. Bulletin de philosophie médiévale 33 (1991), p. 21.sq.). Pour le moment,
Mm™e Giese nous présente une nouvelle traduction précédée d’une introduction (1x-xLi), d’une
bibliographie (xLi-XLviIL), et suivie de notes (211-225) et d’un index (227-231). La présentation
est trés soignée. Je n’ai trouvé que deux fois une coquille, la méme : p. 47, vonstattten,
p. 199, Fiirbitite. Le méme ductus (un toponyme) est vocalisé Karag p. 193, Kurg dans la note
ad loc., p. 224, n. 92,

Dans son introduction, I’A. se contente d’une rapide présentation des « Freres ». Elle se
conforme par 14 au genre littéraire de la collection Meiner. Admirons cette délicatesse. Certains
ne I’ont pas, qui nous imposent d’interminables essais introductifs, sans hésiter a leur faire de
la place en nous privant d’index et de notes. M™¢ Giese commence (IX-XI) par retraduire
I’apologue des naufragés dans I’ile aux singes (B, t. 4, p. 37-40) pour faire comprendre que,
pour les Fréres, ce monde n’est qu'une préparation a 1’au-dela (xm). Elle retrace le plan
d’ensemble de leurs traités (x1iv-xvir), expose le probléme controversé de l’identification des
auteurs, en citant le passage bien connu de Tawhidi (Imta® (...), t. 2, p. 4 sq.). Cependant,
aprés S. Diwald, elle rappelle qu’il ne 1éve pas toute incertitude (x1x). M™°¢ Giese explique
ensuite le nom des Fréres « purs» par I'idée d’une purification nécessaire aux ames et leur
permettant le retour dans leur patrie d’origine. A ce propos, elle souligne, & nouveau aprés
S. Diwald, I'importance du vocabulaire soufi (xxi-xxiv). En revanche, elle ne prend pas
position (ce n’était pas le lieu) dans le débat entre les deux positions extrémes représentées par
Y. Marquet et I. Netton sur I’appartenance des Fréres au mouvement ismaélien (XX1v-XXvII).
Elle esquisse I’histoire de la réception de I’cuvre (xxvii-xxix). Suit une présentation succincte
de la cosmologie des Fréres (xxx-xxxi), et enfin un résumé du texte traduit. M™° Giese y
souligne la place stratégique du texte, au point de jonction entre nature et esprit (XXXIII).
Elle termine par un exposé de la réception moderne de I’ccuvre (XXXVI-XXXVII).

On peut discuter, & propos de I’histoire de la réception de I’ceuvre, ’affirmation sur sa
popularité (Beliebtheit) dans le judaisme médiéval, et surtout sur ce qui, selon M™¢ Giese, 1’étaye,
a savoir le fait qu’elle était connue de Maimonide (xxix, et cf. citation de J. Fliigel,

1. Voir Bulletin critique, n® 9 (1992), p. 90.

7

BCAI 10 (1993) Ihwan al-Safa’: Mensch und Tier vor dem konig der Dschinnen. Aus den Schriften der Lauteren Brider von Basra, éd., trad. A. Giese, recensé par R.
Brague
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

p- XXxVII sq.). Ce dernier, en effet, se sert de la proximité de I’auteur du « Microcosme »,
Joseph b. Saddiq, par rapport aux Fréres pour discréditer celui-ci (Lettre & Ibn Tibbon,
dans A. Marx, « Texts by and about Maimonides », JOR, N.S., 25 (1934-1935), 375-381, cit.
p. 379 a et cf. S. Stroumsa, « Note on Maimonides’ Attitude to Joseph ibn Saddiq » (hébreu),
Shlomo Pines Jubilee Volume (...), part II, Jerusalem Studies in Jewish Thought, IX (1990,
33-38). Et il est notable que les textes juifs qui utilisent les traités évitent de les nommer
(ainsi le Kitdb fi ma‘ani an-nafs, Ibn Gabirol ou, justement, Ibn Saddiq).

Le texte traduit est celui de Dieterici, la seule édition un peu critique que nous possédions.
Je n’ai pas vérifié point par point I’exactitude de la traduction. Elle est du moins élégante et
se lit bien. Je n’ai été arrété que par quelques détails :

— p. 158 (B 341; DT, p. 104), « das Geheimnis des Geheimnisses » rend sirr min al-asrar,
«un secret parmi d’autres ». IBH, p. 131, est loin du texte. Mais DU, p. 169 : « eins ihrer (...)
Geheimnisse », ou G., p. 169 : « some sort of hint or allusion», qui évacuent 1’écho au célébre
Secretum secretorum pseudo-aristotélicien, s’ils sont plus plats, me semblent plus exacts;

— une légére incohérence : le terme technique ‘agl fa‘‘al (nodis poiétikos, intellectus agens)
est rendu p. 81 (B, p. 269) par « wirkender Verstand » (IBH), p. 78 om.; DU, p. 85: «die
schaffende Vernunft») et p. 101 (B, p. 287) par « wirkender Geist» (IBH, p. 92 : « ha-sekhel
ha-poel»; DU, p. 101 : « die wirkende Vernunft »).

L’annotation est discréte et de bon aloi, mais aurait pu étre plus riche encore. Ainsi, pour
les renvois internes : p. 149 (B, p. 333), le renvoi est A p. 34 (B, p. 229); p. 155 (B, p. 339), il est
a p. 56 (B, p. 248). Ou encore, des allusions auraient pu 8&tre soit éclaircies, soit 1a ol ce
n’était pas possible, signalées a P’attention des savants :

— p. 30 (DT, p. 19 sq.; B, p. 226), on cite une exhortation dans le style des Miroirs des
princes : « O roi, je ne t’ai pas mis au pouvoir pour que tu accumules ’argent, que tu jouisses
et t’occupes (om. DT) des désirs et des plaisirs, mais pour que tu écartes de moi ’appel de
I’opprimé, car moi je ne le repousse pas, méme s’il vient d’un impie (kdfir). » Elle est censée
venir d’« un des livres des prophétes (ba'd kutiib al-anbiya’)». IBH, p. 38, traduit littéralement :
bi-gesath sifrey ha-nebi’im. Ce livre innommé, comme déja en DU, p. 31, et en G, p. 70, n’est
pas identifié;

— p. 33 (DT, p. 22; B, p. 228), Dieu jure de ne pas laisser sur terre, une fois révolu le cycle
d’Adam et de sa race, un seul ange, djinn (om. B), homme ou animal — «sauf», dit Dieu,
«ce que je voudrai» (om. B). Une parenthése dit ensuite : « Ce serment contient un secret
(sirr) que nous avons déja €lucidé ailleurs. » Je regrette qu’on ne dise pas oll. D’autant plus
que ce passage constitue un hapax : le récit sur le procés entre les hommes et les animaux se
distingue en effet des autres, ou les renvois mutuels abondent ad nauseam, en ce qu’il se suffit
entiérement a soi-méme. IBH, p. 41 omet la parenthése. DU, p. 35 et G., p. 72 nous laissent 1a
aussi sur notre faim;

— p. 133, on ne nous dit pas qui est le poéte cité (B, p. 336); DU, p. 164 et G, p. 165
ne le disaient pas non plus. IBH, p. 127, omet le vers cité.

BCAI 10 (1993) Ihwan al-Safa’: Mensch und Tier vor dem konig der Dschinnen. Aus den Schriften der Lauteren Brider von Basra, éd., trad. A. Giese, recensé par R.
Brague )
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

D’autres problémes de texte et de traduction mettent en jeu la compréhension méme du
projet des Fréres :

— p. 190 (DT, p. 125; B, p. 368), on a une intéressante réflexion, typique de la « tolérance »
(mot anachronique) des Fréres : les guerres de religion ne se produisent pas a cause des
religions elles-mémes, « sondern (...) wegen der zum Gesetz erhobenen Religion, nimlich der
Staatsherrschaft ». Cf. G, p. 194 : «rather it comes from the institution of faith, that is from
the State » et DU, p. 205 : « sondern wegen des Glaubenszwangs, d.i. die Herrschaft ». A. Bausani,
dans son résumé-paraphrase, L enciclopedia dei fratelli della purité (...), Istituto universitario
orientale, Naples, 1978, p. 151, distingue « religione » et « tradizione religiosa ». La traduction
de M™¢ Giese comme celle de Goodman, est plus subversive que celle de Dieterici. Mais c’est
qu’elle rend plus exactement ’arabe min agli (B : min gihat) sunnat al-din, alladi huwa al-mulk.
IBH, p. 151, traduisait « & cause de celui qui institue (ma‘amid) la religion, a savoir, le roi» —
le traducteur a sans doute lu le ductus mlk comme malik et non mulk. Pour la suite, avec
I’adage d’Ardasir : «religion et royauté sont sceurs », cf. Epitres, IV, 1 (42), B, t. 3, p. 495
et C. Baffioni, op. cit., p. 172;

— p. 201 sq., les Fréres expliquent leur ésotérisme. Ils se justifient de parler par la bouche
d’animaux et veulent quand méme étre pris au sérieux. Ils ajoutent : « Dabei entfernen wir
uns aber nicht von dem Ziel, das wir verfolgen », ce qui rend correctement DT, p. 134 : wa-ma‘a
hada la nabrugu ‘ammad nahnu fihi (DU, p. 218 va dans le méme sens). Mais en B, p. 377, a
la place des mots cités, on a kayla yuhrag bina ‘ammad, etc. (« afin qu’on ne nous fasse pas sortir
de ce dans quoi nous sommes »). S. Pinés, « Shi’ite Terms and Conceptions (...)», JSAIL 1I
(1980), 165-251, p. 185 sq. paraphrasait : « That we should not be forced to abandon our present
way of life». On a donc soit une remarque de style, soit I’aveu d’une certaine forme de
tagiyya... G, p. 202, arréte sa traduction avant le paragraphe concerné. Il en est de méme de
IBH, p. 160.

En résumé, malgré ces quelques détails, qui font regretter une fois de plus ’absence d’une
édition critique, la traduction de M™¢ Giese, en net progrés sur Dieterici, témoigne, s’il en était
encore besoin, de 1’excellente santé des études arabes en Allemagne, et honore I’ancienne et
prestigieuse collection ou elle parait.

Rémi BRAGUE
(Université Paris )

Deborah L. BLACK, Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Mediaeval Arabic
Philosophy. Brill, (Islamic Philosophy and Theology, vol. VII). Leyde - New York -
Copenhague - Cologne, 1990. In-8° 290 p. dont 14 de bibliographie et 20 d’index
(index général, index des mots arabes et index des termes grecs).

Les derniéres pages des Réfutations Sophistiques figurent comme un faisceau de conclusions;
elles rassemblent la fin du traité, la cldture d’un neuviéme et ultime livre des ZTopiques et le
terme du parcours aristotélicien de la logique. Entre cette antique limite et 1’inscription de
la Rhétorique et de la Poétigue dans ’ordre latin de 1’Organon, que s’est-il au juste passé?

BCAI 10 (1993) Ihwan al-Safa’: Mensch und Tier vor dem konig der Dschinnen. Aus den Schriften der Lauteren Brider von Basra, éd., trad. A. Giese, recensé par R.
Brague
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



