92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

d’une culture étrangére supérieure sans la rejeter ou céder & ’autosatisfaction. La répression
qui s’abattit sur le mouvement aprés la tentative d’assassinat de Nasir al-Din Sah en 1268/1852
s’explique par le fait que deux conceptions de la modernité s’opposaient : d’une part celle
sécularisée et autoritaire d’Amir Kabir, d’autre part celle du Bab, qui se fondait sur ’idée
d’un renouveau religieux radical. Mais la conséquence & long terme la plus importante est
que les Qagars débarrassérent finalement les ‘ulama’ des deux tenants d’une vision moderniste,
qui, de part et d’autre, prévoyaient la disparition du clergé en tant que source d’autorité.
La revendication du Bab encouragea les ‘wlama’ a définir plus strictement la question de la
représentation de I'imam, et de celle de la hiérarchie des clercs. En derniére analyse, c’est
dans ce contexte qu’apparait la fonction de marga‘ al-taqlid. 1’A. constate que plus d’un siécle
aprés, les deux problémes fondamentaux du shi‘isme, & savoir la source de 1’autorité sacrée
et le renouveau religieux, n’ont pas encore été résolus.

Si ’A. effectue un travail remarquable pour ce qui concerne I’enracinement du babisme
dans Deschatologie shi‘ite, et plus spécifiquement shaykhie, on peut toutefois regretter que
la période choisie ne lui permette pas d’aborder une question peu étudiée : ’implication des
Babis dans ’isldh. On sait en effet que le programme du Bab partageait avec 1’isidh certaines
revendications; c’est pourquoi des personnages comme Malkum Han ou al-Afgani eurent des
contacts étroits avec les Babis. Certains, dans l’entourage de ce dernier, allérent jusqu’a
adhérer a la foi nouvelle : c’est le cas par exemple de Mirza Agi Han Kirmani. Quoi qu’il
en soit, comme nous ’avons déja dit, cet ouvrage comble une lacune importante dans I’histoire
des idées religieuses de I'Iran du xix® siécle. On ne peut que souhaiter que le renouveau que
connurent les autres mouvements hétérodoxes — ni‘matullahites ou ismaéliens — suscite un
intérét comparable.

Michel Boivin
(Université de Lyon TIT)

Alain DE LIBERA, Penser au Moyen Age. Seuil, coll. « Chemins de pensée», Paris,
1991. 409 p.

Ce livre qui se veut un essai, et que ’on peut considérer comme un manifeste pour la
philosophie médiévale, n’est pas une histoire de la philosophie au Moyen Age, mais une analyse
du phénomeéne intellectuel au Moyen Age, ou de 1’émergence de la figure de Uintellectuel en
Europe occidentale. Si «I’apparition de Dintellectuel au Xmi® siécle est un moment décisif
dans lhistoire de I’Occident », « le phénoméne, bien décrit sociologiquement par les historiens,
reste cependant a évaluer philosophiquement». Le livre qui procéde aussi de la méthode
historico-sociologique définit son objet : « Une histoire de la conscience intellectuelle au tournant
des xmi® et x1ve siécles » (p. 11, n. 5). Ce programme est commandé par un impératif naturel
4 D’objet de la recherche : la lutte contre deux formes de préjugés, d’ailleurs solidaires et
étroitement dépendants I'un de l’autre : «1’anti-intellectualisme et I’ethnocentrisme » (p. 9).

BCAI 10 (1993) A. de Libera: Penser au Moyen Age, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 93

Cette double réaction ouvre sur une lecture renouvelée de la « pensée » au Moyen Age :
d’abord en redéfinissant les rapports de 1'Occident avec «[I'héritage oublié » (chap. 1v),
— P’héritage des « philosophes de terre d’Islam » —; ensuite en analysant le phénoméne de
la « naissance (au Moyen Age) de I'idéal intellectuel en tant que tel, ses formulations et ses
exigences, ses conditions et ses points d’application », et plus spécialement (p. 19 sq.), « I’émer-
gence du probléme intellectuel au tournant du xi® et du xive siécle ». Le livre comporte
ainsi un double volet, qui permettra d’une part au spécialiste de lire une thése sur la genése
et ’émergence de la figure de I’intellectuel au Moyen Age, et a I’intellectuel curieux du rapport
entre les cultures et les civilisations, de comprendre sous un autre jour certains problémes sociaux
et culturels actuels relatifs a ’identité culturelle européenne dans ses rapports avec I’Islam,
d’autre part.

A. de Libera, I’un des éminents médiévistes francais qui se situent dans la lignée d’Etienne
Gilson, de Marie-Dominique Chenu et de Paul Vignaux (les figures contemporaines dont il
retrace l'itinéraire intellectuel (chap. 1, p. 38-50), commence par brosser un tableau vivant de
’état actuel des études de philosophie médiévale en France. Le Moyen Age est exclu de notre
horizon philosophique car « inexistante & ’université, bannie des concours, ignorée du public »
(p. 49), «la pensée médiévale ne fait pas partie de notre scolarité » (p. 64).

La réhabilitation de la « pensée » médiévale passe d’abord par 1’effort de soustraire Ie
Moyen Age aux images fictives dont il a été chargé, en particulier ’image d’un Moyen Age,
support de I’« Occident chrétien». Le ton vigoureusement critique et parfois polémique est
autorisé¢ au médiéviste connaisseur consacré de son domaine. Ainsi I’on doit s’élever contre
I’évocation du Moyen Age pour agiter des valeurs politiques; contre «la confiscation du
christianisme par I’extréme droite » et par son « chevalier » nommément désigné (p. 91-94).
Le médiéviste déclare haut et fort que « nul ne saurait se réclamer du passé pour fonder en
raison un discours politique » (p. 94).

Fort de ’expérience historique des X11° et X11° s. qui ont vu la reconnaissance par les
intellectuels médiévaux d’un modéle éthique et philosophique développé en terre d’Islam,
I’auteur débouche sur des questions d’actualité, 1’assimilation et 1’intégration, qui sont en
arriere-fond tout le long de I’ouvrage, et propose clairement que (p. 78) : « C'est dans le seul
cadre institutionnel hérit¢é du Moyen Age qu’il faut tenter de reprendre la question de
I’assimilation. Ce cadre a un nom, c’est 'université », I"ouverture a I’intégration c’est « de
retrouver en soi la part de ['autre, de ’admettre comme telle, et, quoi qu’il en cofite, de I’y
laisser fructifier » (p. 79). Aussi « ['université frangaise se doit d’étre le lieu d’invention des
identités nouvelles, ce qui revient a dire qu’elle doit ouvrir le dialogue Nord-Sud dans la
substance méme de son enseignement ».

Lrattitude a I’égard de «I’héritage oublié » conduit a la thése fondatrice de I’ouvrage
(p. 19 sq.) : « Notre conviction est que I’histoire de I’aristotélisme occidental est pour une large
part celle d'un emprunt — d’un emprunt aux Arabes. » « Le discours universitaire a été appris,
intériorisé, adapté a partir de sources précises : la conception de la vie philosophique formulée
par les philosophes de terre d’Islam, premiers héritiers médiévaux de la philosophie grecque »
(p. 14). 1l s’agit d’un phénoméne d’« acculturation» (p. 109). Il y a prés d’un demi-siécle,
I’historien des sciences A. Koyré avait, dans une formule succincte mais dense, mesuré le poids

BCAI 10 (1993) A. de Libera: Penser au Moyen Age, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10
de ce phénoméne. ! Tci I'adoption de '« arabisme » revét une ampleur nouvelle. Le contact
avec « les philosophes de terre d’Islam » (p. 14, 20), ou «les penseurs d’Islam » (p. 140) — on
remarquera en passant des formules qui tranchent par leur positivité sur celles d’un certain
«produits de la pensée paienne grecque et arabe» (Fr. Van
Steenberghen) — a institué un idéal intellectuel par le modéle du philosophe contemplatif
autant qu’il a fourni le matériel et les techniques de spéculation. Les expressions de cette
reconnaissance abondent : (p. 77) « Au principe méme de 1’identité européenne, sont les tra-
ducteurs juifs de Toléde et les philosophes arabes d’Andalousie. » « L’arabisation de la pensée
théologique des chrétiens latins du xmi® siécle, tel est le phénoméne essentiel. » (p. 111), « Albert
le Grand porte le titre de “ Docteur Universel *’, on pourrait 1’appeler docteur és sciences

médiévisme telle que :

arabes ». (p. 112), « C’est Avicenne, non Aristote qui a initié 1’Occident a la philosophie. »
Bref (p. 137), « pour parler net, Dintellectuel du tournant des xmi® et X1v® siécles se définit
par rapport a un nouveau modéle de vie, le philosophe contemplatif de Farabi, d’Avicenne
et de Ghazali. »

Cet idéal intellectuel se trouve réalisé chez les non-professionnels de 1’université. Les
représentants de la figure de DUintellectuel médiéval ne sont pas les maitres de [’institution
universitaire. « La vie philosophique n’est plus 1’apanage de professionnels de la philosophie,
elle est revendiquée sous d’autres noms ... béguines, religieuses, hérétiques, poétes» (p. 23).
C’est cette déprofessionnalisation qui est décrite dans les deux derniers chapitres de 1’ouvrage.
Les propagateurs du nouvel idéal intellectuel sont des auteurs non-professionnels de I’institution
universitaire tels que Dante (p. 268-297) et Maitre Eckhart (p. 341-347) qui ont tous deux
acclimaté hors de 1’université 1’'idéal philosophique des maitres és arts. Telle est la thése nouvelle
de P'ouvrage. Ces deux figures médiévales qualifiées traditionnellement 'un de « poéte» et
I’autre de « mystique » sont les témoins privilégiés d’une « diffusion des ** erreurs *’ philosophiques
que ni les condamnations de 1277 ni la guerre contre I’arabisme menée par Raymond Lull
n’ont pu arréter» (p. 335).

La vocation de I’arabisme est fondée sur deux idées au moins : — «celle d’une recherche
collective, plurielle, voir pluraliste de la vérité». Il faut chercher la vérité ot qu’elle soit,

1. A. Koyré, «Aristotélisme et Platonisme du grec mais & travers Uarabe, ce ne fut pas

dans la philosophie du Moyen Age », Les Gants
du Ciel, vol. VI, Ottawa, 1944, p. 75-107, repris
dans Etudes d’histoire de la pensée scientifique,
Paris 1973, p. 24-49. « Certes, a I’époque qui nous
occupe, c’est-a-dire au Moyen Age, ’Orient —
en dehors de Byzance — n’était plus grec, il était
arabe, aussi ce sont les Arabes qui ont été les
maitres et les éducateurs de 1’Occident latin. J’ai
souligné maitres et éducateurs, ajoute Koyré, et
non seulement et simplement intermédiaires
entre le monde grec et le monde latin car, si les
premiéres traductions d’ceuvres philosophiques
et scientifiques furent faites, non pas directement

BCAI 10 (1993) A. de Libera: Penser au Moyen Age, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026

BCAl en ligne

seulement parce qu’il n’y avait plus ou encore
personne en Occident a savoir du grec, mais
encore et peut-8tre surtout parce qu’il n’y avait
personnre capable de comprendre des livres aussi
difficiles que la Physique et la Métaphysique
d’Aristote ou 1’Almageste de Ptolémée et que,
sans ’aide d’al-Farabi, d’Avicenne et d’Averroes,
les latins n’y seraient jamais parvenus. C’est qu’il
ne suffit pas de savoir du grec pour comprendre
Aristote ou Platon, il faut encore savoir de Ia
philosophie. Or les Latins n’en ont jamais su
grand-chose ».

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 95

méme chez d’autres nations (voir al-Kindi, p. 140); — celle d’une «destination intellectuelle
et ¢thique de I’homme » (p. 139), I’idéal philosophique, « la félicité intellectuelle », qui « doit tout
aux Arabes»; «en apprenant des Arabes en général l’existence d’une ° expérience philo-
sophique *°, la fiducia philosophantium de Farabi, ils (les Latins) accédaient & ’idée qu’il y avait
place sur terre pour une vie bienheureuse, une vie de pensée anticipant la vision béatifique
promise aux élus dans la patrie céleste » (p. 135).

Dans cette nouvelle perspective sur la « pensée » au Moyen Age. A. de Libera parvient
en somme a rectifier les frontiéres de la périodisation en histoire de la philosophie. D’al-Kindi
a A. le Grand ou a Eckhart, I’épistéme¢ philosophique serait en gros celle du champ de
I’expérience de la pensée rationnelle dans différents contextes des trois religions monothéistes.
Le mode¢le importé, ce n’est pas seulement en effet I’instrument technique de la spéculation,
ce sont les problémes mémes de la scolastigue : le rapport de la raison et de la foj. Car « c’est
dans le monde musulman que s’est effectuée la premiére confrontation de 1’hellénisme et du
monothéisme ou comme on dit de la raison et de la foi» ... Aussi, «il faut toujours garder
a D’esprit que «l’acculturation philosophique » de I’Europe n’a pas été une simple acquisition
de techniques intellectuelles; la « crise » elle-méme, son régime conceptuel, sa structure mentale
ont été acquis en méme temps que les instruments de sa réalisation concréte » (p. 115).

L’idée de 1'unité de thémes et d’instruments de la spéculation dans le contexte des religions
monothéistes peut engendrer une recherche féconde dans le champ de la pensée arabe demeurée
soit condamnée a I’exclusion (jugement de Renan en exergue du chap. 1v, p. 98), soit confinée
par le jugement d’hellénistes arabisants (R. Walzer) dans une problématique de la continuité
d’inspiration et de source rapportées exclusivement a la tradition grecque. Si le modéle de
Pintellectuel est reconnu pour la tradition médiévale comme un héritage arabe, des questions
pertinentes quant & la genése de cet idéal dans une société islamique peuvent positivement étre
induites de cet ouvrage.

La rectification des périodisations traditionnelles amorcée ici sur le terrain de la philosophie
est déja largement entamée et vérifiée dans un domaine comme celui de I’histoire des sciences 2.

Nous formulerons enfin quelques remarques sur le contenu culturel de I'Islam tel qu’il est
décrit par A. de Libera pour fonder la réalité de 1'idéal intellectuel.

La limitation (p. 120) de I'Islam intellectuel & deux composantes seulement, kalam ect
falsafa, sans faire de place au soufisme est sans doute réducteur, si 'on veut apprécier
historiquement 1’idéal des philosophes arabes. La réduction est d’autant plus remarquable quc
Lull est présumé s’opposer au kaladm a Tunis et & la falsafa a Paris (p. 120). C’est du soufisme
qu’il y avait a cette époque & Tunis plutét que du kalam.

C’est peut-€tre surestimer ['importance de la « controverse de Baghdad » entre le gram-
mairien Abd Sa‘id al-Siraft (mort en 979 et non en 899, p. 109) et le logicien Abi Bisr Matta
que d’y voir une anticipation du débat entre Abélard et St Bernard. Cette controverse qui aurait

2. Cf. Tarticle de R. Rashed : « La notion de Paris, Les Belles Lettres, 1984, p. 301-339. L’his-
science occidentale », Entre Arithmétique et Algébre, toire des mathématiques trouve une continuité
recherches sur ['histoire des inathématiques arabes, du 1X° au xvi® siécle.

BCAI 10 (1993) A. de Libera: Penser au Moyen Age, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

mis «aux prises I'Islam et I’hellénisme » ne revét cette dimension que dans la présentation
qu’en a faite al-Tawhidi.

L’islamisant est appelé a réfléchir et sans doute 4 discuter une thése suggérée p. 14 : « C’est
parce qu’il a été formulé dans un monde sans universités (c’est moi qui souligne, A. E-J) que
le modéle arabo-musulman du philosophe a pu s’imposer a une partie de la société chrétienne
par lintermédiaire de philosophes ». De maniére plus générale I’absence de la composante
de I’histoire des sciences dans la genése du modéle intellectuel qui nous est proposée ici nous
conduirait, pour ce qui est de ’histoire de 1a pensée dans I’Islam, non pas a rechercher 1’identité
de Uintellectuel dans les sociétés musulmanes mais celle du savant et 4 nous interroger si cette
identité a pu étre générée dans une perspective plus large que celle engendrée par le conflit entre
la raison et la foi?

L’Essai d’A. de Libera est un livre riche, passionné, rafraichissant, qui devrait mettre du
méme bord, celui de la raison, les intellectuels qui méditent sur les trois formes du mono-
théisme. Une parole de Socrate rapportée par Ibn RuSd dans son commentaire aux Parva
Naturalia d’Aristote et tirée de I’Apologie de Socrate aurait constitué¢ sans doute la devise
commune de I’« Intellectuel médiéval » et de son prédécesseur arabe : « O gens, je ne dis pas
que la sagesse divine que vous professez est une sagesse vaine mais j’affirme que je suis sage
d’une sagesse humaine. »

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(CNRS, Paris)

IHWAN AS-SAFA’, Mensch und Tier vor dem Konig der Dschinnen. Aus den Schriften
der Lauteren Briider von Basra. Aus dem Arabischen iibersetzt und herausgegeben
von Alma Giese. Meiner (PhB 433), Hambourg, 1990. xvvir | 231 p.

Le traité 1I, 8 (22), « De la qualité de la formation des animaux et leurs espéces », qui est
de loin la plus longue et la plus célébre des « Epitres » des « Fréres Sincéres» ou « — de
la Pureté », doit ses dimensions et sa célébrité, toutes deux exceptionnelles, a un texte sans
doute rapporté, et qui occupe dans 1’édition Bustani, Beyrouth, 1983 (ici = B) les p. 203 a4 377
d’un traité qui y commence p. 178. Ce texte raconte le proceés des animaux contre I’homme
devant le roi des djinns.

Ce récit, qui met en question le régne de I’homme sur la nature, annongant ainsi 1’idée
trés moderne, «antispéciste », de la «deep ecology », n’a pourtant pas attendu notre époque pour
étre traduit. II I’avait déja été au Moyen Age, en hébreu, par Kalonymos ben Kalonymos
(celui-ci, né en 1286, et sans doute a Arles, n’est ni de Mantoue, ni mort vers 1250, cf.
p. xxxvii). Cette traduction a été constamment rééditée, et traduite en yiddish et en ladino
(cf. M. Steinschneider, Die hebrdiischen Uebersetzungen des Mittelalters, § 530, p. 860-862).
Il en existe une édition moderne : Iggereth ba‘aley hayyim (. ..), éd. J. Toporovsky, Mosad Rav
Kook, Jerusalem, 1940, 191 p. (ici = IBH). F. Dieterici avait édité 1’original, sous le titre
Thier und Mensch vor dem Kénig der Dschinnen (...), Leipzig, 1879 (= Olms, Hildesheim.

BCAI 10 (1993) A. de Libera: Penser au Moyen Age, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



