88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

de comprendre que « Tassatouri» désigne le soufi Sahl al-Tustari (pour ne citer qu’un seul
échantillon).

La bibliographie donnée par I'auteur en fin de volume, sans étre compléte, n’est pourtant
pas négligeable : sans doute n’a-t-elle pas été exploitée dans son intégralité. Et plusieurs
travaux parmi les plus récents et importants n’y figurent pas, comme ceux de M.G.S. Hodgson
(1962), de D.R.W. Bryer (1975), ou surtout de Nejla Abi Izzedin (1984). Quant au glossaire
ajouté pour expliquer les termes d’origine arabe (et qui ne comporte d’ailleurs pas de renvoi
aux pages), on a du mal a concevoir qu’il puisse étre utile a quelque lecteur que ce soit (natig
y est, par exemple, simplement rendu par « prophéte »; soufis, par « philosophes et ascétes
de I'Islam »).

Au total, il est a regretter que, dans cette période difficile que traverse I’édition spécialisée
dans I'islamologie, une maison prenne sur elle de publier un ouvrage si manifestement dépourvu
de valeur scientifique, voire de sens tout court. La portée de ce livre est intra-libanaise :
il s’agit de montrer que les Druzes, confessionnellement, ne relévent pas de 'Islam, ou pire,
qu’ils sont les alliés des entreprises israéliennes dans la région (cf. p. 251-259; p. 298, n. 97).
Sans faire de commentaire sur le fond méme de telles affirmations, il nous semble trés douteux
que le public frangais arrive & tirer profit d’une telle littérature dans quelque domaine que
ce soit.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

Abbas AMANAT, Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in
Iran, 1844-1850. Cornell University Press, Ithaca, New York, 1989, xvi -|- 461 p.,
2 pl., bibl., index.

Le livre publié par Abbas Amanat en 1989 est de toute premiére importance. Depuis
'ouvrage de Hamid Algar sur les “wlama’ et U'Etat & I’époque gagar !, il manquait une étude
sur les mouvements religieux plus marginaux par rapport a I’orthodoxie shi‘ite duodécimaine :
cette lacune est aujourd’hui particllement comblée. Dans un cadre plus large, cette étude
renouvelle notre connaissance de I'histoire religieuse, et plus, de I’histoire des idées, dans
la Perse du xix¢ siecle. L’auteur n’est certes pas un inconnu : il est 'un des principaux
rédacteurs de ’Encyclopaedia Iranica. Ses publications précédentes sont autant de témoignages
de sa maitrise des sources de premiére et de seconde main; elles insistent d’autre part sur
I’importance de I’histoire religieuse de la Perse du XI1x® pour comprendre ’'Iran du xx°, en
méme temps que sur la spécificité de ses expressions religieuses 2

1. Religion and State in Iran, 1785-1706 : The and the Marketplace : The designation of clerical
Role of the Ulama in the Qajar Period, Berkeley : Leadership in Modern Shi‘ism», Authority and
University of California Press, 1973. Political Culture in Shi‘ism, éd. S.A. Arjomand,

2. Voir par exemple « In Between the Madrasa Albany, 1988, p. 98-132.

BCAI 10 (1993) A. Amanat: Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 89

Il y a quelques années encore, le babisme n’occupait pas en effet une place de choix dans
les études iraniennes et islamiques. Il n’est que de voir la bibliographie établie par A. Bausani
dans la 2¢ édition de I’Encyclopédie de 1’[slam. Jusque dans les années soixante-dix, une des seules
références universitaires était la thése soutenue en 1942 par Abderrahman Tag3; mais le préjugé
défavorable qui sous-tendait ce travail le rendait difficilement utilisable. 11 faut mentionner,
en ce qui concerne le développement spectaculaire des études babies, I'impulsion donnée par
les membres de la communauté baha’ie, a laquelle appartient A. Amanat (ainsi que Bausani).
Nous disposons aujourd’hui de plusieurs études de qualité dont I’intérét essentiel est de
montrer ’enracinement du phénoméne dans 1’eschatologie shi‘ite et dans [’histoire socio-
économique de la Perse de la premiére moitié du xix*® siécle.

C’est bien 1a que se trouve la premiére qualité de 1’ouvrage d’A. Amanat : situer le
phénoméne babi dans le contexte historique de la Perse, et surtout dans la continuité de
I"héritage eschatologique shi‘ite. C’est ainsi que dans une introduction conséquente d’une
trentaine de pages, il nous présente une synthése qui insiste sur la pérennité de la tension eschato-
logique en Islam a travers la figure du Mahdi. L’ouvrage se divise ensuite en trois parties :
le contexte historique, la formation du mouvement, puis 1’expansion et 1’opposition.

En voici le plan sommaire :

Premiére partie : le contexte historique : 1 — orthodoxie et hétérodoxie, 1’évolution du
shiisme savant (usiilis et shaykhis); 2 — prophétes et prophéties : le soufisme et la religion
populaire (millénarisme, ismaélisme, etc.).

Deuxiéme partie : la formation du mouvement : 3 — le saint-marchand de Siraz (enfance et
éducation, formation comme marchand, ascétisme et éthique, dans les cités sacrées, I’auto-
didacte, les expériences intuitives); 4 — a la recherche de la porte secréte : la naissance du
mouvement (le premier croyant, Mulli Husayn Busrd’i, la proclamation de Sirdz, les premiers
disciples, Quddis, la premiére doctrine et I’organisation, 1’accomplissement des prophéties, le
Qayyim al-Asma’, un manifeste babi).

Troisiéme partie : 1’expansion et I’opposition : 5 — confronté au monde : 1a déclaration de I’'Iraq
et du Hijaz; 6 — lettres de lumiére et lettres de feu : les ‘wlamd’ babis et leurs adversaires;
7 — Qurrat al-‘Ayn : Iabandon du voile; 8 — la constitution de la communauté : marchands,
artisans et autres; 9 — la rupture finale.

L’ouvrage se termine par un appareil critique conséquent : tout d’abord un glossaire de
cing pages, qui aurait toutefois gagné a &tre plus étoffé. En effet, certains des termes retenus
par [’auteur sont sémantiquement trés riches; on aurait aimé que soient rappelées briévement
leurs principales significations, on pense plus particuliérement a leur usage dans la pensée
ismaélienne ou soufie iraniennes (par exemple pour dikr, giydma, etc.). Suit un index de dix pages,
puis prés de vingt pages qui sont consacrées a la présentation des divers types de sources, et de
I’intérét spécifique de chacun d’eux. Enfin, une importante sélection bibliographique de dix
pages, dans laquelle les sources non publides en persan et en arabe représentent une part
importante, clét ’appareil critique.

3. Le Babisme et I'Islam : Recherche sur les origines du Babisme et ses rapports avec 'Islam,
Paris, Auzias, 1942.

BCAI 10 (1993) A. Amanat: Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

A travers I’étude du contexte historique, qui couvre un quart de ’ouvrage, ’auteur trace
un tableau magistral des idées religieuses dans Ia Perse de la premicre moitié du xix® siécle.
Le point fondamental en est la convergence du renouveau religicux vers le messianisme.
A ce sujet, il ne faut pas sous-estimer 1’importance des derviches gyrovagues qui ont amalgamé,
au cours de leurs pérégrinations, des héritages divers; ils sont les premiers a interpréter la
menace que représentent les Européens en termes apocalyptiques, et & transmettre cette vision
au peuple.

L’A. insiste d’emblée sur le réle joué par le shaykhisme; son importance pour le babisme
est liée non pas tant a son fondateur, Sayh Ahmad Ahsa’i qui a élaboré le concept du « shi‘ite
parfait », mais plutét a l’accentuation impulsée par son successeur, Rasti. En effet, Amanat
démontre clairement qu’a la fin de sa vie, ce dernier annongait la Manifestation (zuhir)
imminente d’un envoyé de 1’imam. Le Bab n’avait plus qu’a réaliser ce qui avait déja été formulé
théoriquement. Cela explique d’autre part le succés qu’il rencontra auprés des shaykhis qui,
aprés la mort de Rasti, se mirent en quéte de la Manifestation. Ce renouveau de la théologie
shi‘ite se conjugue avec ’apparition d’un millénarisme soufi et avec un renouveau de I’ismaélisme,
qui, jusqu’a maintenant, n’ont pas bénéficié d’une étude spécifique “.

La deuxiéme partiec commence avec un chapitre intitulé : le saint-marchand de Siriz.
L’A. décrit longuement le milieu familial du Bab; sa famille est trés représentative des classes
moyennes urbaines : on y trouve des ‘wlama’ — certains de ses oncles sont des shaykhis, et
des marchands (tuggar). Sur la question des contacts directs entre le Bab et les shaykhis, il est
certain que le Bab a rencontré Rasti; mais il est difficile de croire que I’influence de ce dernier
a été déterminante. Le Bab reconnait plutdt en lui un précurseur spirituel. En fait, sa connais-
sance du shaykhisme lui a permis de formuler sa revendication sans pour autant qu’il lui soit
formellement affilié.

La naissance du mouvement est analysée a partir des premiers convertis, puis de ’¢élabo-
ration doctrinale et organisationnelle. En ce qui concerne la doctrine, I’A. insiste sur le fait
qu’elle a évolué et que, sans doute pour cause de fagiyya, le Bab a longtemps maintenu une
certaine ambiguité sur son statut; cette situation a engendré des interprétations diverses parmi
les babis. La fameuse proclamation de Sirdz, au début de gumida al-tila 1260 / milieu du mois
de mai 1844, est de ce point de vue assez inconsistante : le Bab affirme 3 Mulla Husayn Busri’i
qu’il est le Promis, celui dont la Manifestation a été annoncée par Rasti. Mais toutes les
sources s’accordent pour situer la véritable naissance du mouvement le 6 gumada al-Gla
1260/22 mai 1844, lorsque Mulla Husayn Busri’i reconnait la mission du Bab. L’A. est
convaincu que le role joué par BuSri’i et les premiers disciples dans 1’élaboration doctrinale

4. A ce sujet, I’A. ne signale pas la thése de en effet explicitement qu’un renouveau religieux

W.R. Royce, Mir Ma'sim ‘Ali Shih and the
Ni‘mat Allghi Revival 1776-1777 to 1796-1797,
unpublished Ph.D. dissertation, Princeton Univer-
sity, 1979. Pour les Ismaéliens, il en est réduit
a faire des supputations : aucune source n’indique

BCAl en ligne

s’est produit dans la communauté, Il se base
sur la tension eschatologique inhérente a la
doctrine, qui peut expliquer, par exemple, le
succés du babisme dans certaines régions « ¢crypto-
ismaéliennes ».

BCAI 10 (1993) A. Amanat: Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

du babisme a été fondamental. Bien que de nombreux convertis aient été affiliés au shaykhisme,
il suggére leur appartenance a I’hétérodoxie shi‘ite sous une forme quelconque °.

Le point central de la doctrine reste que le Bab annonce 1’accomplissement symbolique
du drame eschatologique. Ce n’est qu’au procés de Tabriz de 1264/1848 qu’il proclame
publiquement qu’il est le Qa’im / Mahdi, alors que jusque-la il prétendait n’étre que le Bab
du XII® imam. L’A. ne manque pas de signaler la similarité entre 1’ouvrage du Bab, Qayyiam
al-Asma’, et celui du penseur ismaélien fatimide Nasir-i Husraw, Wagh-i Din. Par contre,
il aurait été opportun de rapprocher cette revendication babie d’établir la « pure religion »
avec la proclamation de 1’imam nizarite Hasan II a Alamit, le 17 ramadan 559/8 aoit 1164,
qui affirme que le temps de la Résurrection est advenu.

La troisiéme et derniére partie, la plus longue, étudie I’expansion du mouvement, puis
[’opposition qu’il a suscitée. Les deux chapitres les plus novateurs sont celui consacré a
Qurrat al-*Ayn, et un autre a 1’origine sociale des Babis. Qurrat al-‘Ayn (1814-1852), de son
vrai nom Fatima Zarrin Tag Baragani, surnommée Tahira par le Bab, a joué un réle crucial
dans I'orientation radicale du babisme : c’est elle, en effet, qui témoigne par des actes que le
cycle de la tradition muhammadienne était abolie . C’est pourquoi elle apparut sans voile et
habiltée de vétements de couleurs le 1°* mubarram 1262/30 décembre 1845.

L’apogée de sa carriére au sein du mouvement se situe lors de I’assemblée de Badast,
entre ragab et S$a‘ban 1264 / juin-juillet 1848. Le Bab étant emprisonné, les principaux diri-
geants babis avaient comme tiche d’éclaircir une question fondamentale : Ie babisme était-il
une revivification de la vérité intérieure de I’islam ou constituait-il un nouveau cycle de
révélation totalement indépendant de Pislam? Au cours de son intervention, Qurrat al-*Ayn
quitte son voile, avant de proclamer que les obligations religieuses sont abolies, parce que le
Bab va apporter une nouvelle Sari‘a et un nouveau Coran. Les Babis plus modérés s’opposent
a ces innovations. Le succés que rencontrera a partir de 1847 Baha’® Allah s’explique par
la réconciliation qu’il réussira a effectuer entre les deux factions.

L’A. rappelle qu’en cette période de bouleversements, 1’économie du pays subit de plein
fouet I’impact de la domination commerciale européenne. Cette compétition atteint plus parti-
culiérement les commergants et les artisans. Le traité de Turkmancay (1828) octroie d’importants
avantages commerciaux aux Russes. Face a cette désorganisation, Ia conversion des marchands
et des artisans, méme s’ils ne représentent qu’une minorité dans leur groupe, est symptomatique
de la crise économique et morale que traverse le pays. L’A. estime & environ 100 000 le nombre
des Babis, soit 1,6 % de la population totale. Il réitére sa thése suivant laquelle la majorité
des Babis appartenaient a des mouvements hétérodoxes : mais il s’agit la de 1’expression d’une
conviction qu’il ne parvient pas a démontrer.

L’épilogue de I’ouvrage est des plus intéressants. En effet, I’A. voit dans le babisme la
scule réponse générée par le shi'isme iranien au Xix° siécle qui ait su faire face a la menacc

5. Les deux formes qui sont le plus souvent 6. L’A. souligne qu’il manque jusqu’aujour-
mentionnées par 1I’A. sont les Ahl-i Haqq et les d’hui une véritable étude sur les idées et la vie
Ismaéliens, de Qurrat al-"Ayn,

BCAI 10 (1993) A. Amanat: Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

d’une culture étrangére supérieure sans la rejeter ou céder & ’autosatisfaction. La répression
qui s’abattit sur le mouvement aprés la tentative d’assassinat de Nasir al-Din Sah en 1268/1852
s’explique par le fait que deux conceptions de la modernité s’opposaient : d’une part celle
sécularisée et autoritaire d’Amir Kabir, d’autre part celle du Bab, qui se fondait sur ’idée
d’un renouveau religieux radical. Mais la conséquence & long terme la plus importante est
que les Qagars débarrassérent finalement les ‘ulama’ des deux tenants d’une vision moderniste,
qui, de part et d’autre, prévoyaient la disparition du clergé en tant que source d’autorité.
La revendication du Bab encouragea les ‘wlama’ a définir plus strictement la question de la
représentation de I'imam, et de celle de la hiérarchie des clercs. En derniére analyse, c’est
dans ce contexte qu’apparait la fonction de marga‘ al-taqlid. 1’A. constate que plus d’un siécle
aprés, les deux problémes fondamentaux du shi‘isme, & savoir la source de 1’autorité sacrée
et le renouveau religieux, n’ont pas encore été résolus.

Si ’A. effectue un travail remarquable pour ce qui concerne I’enracinement du babisme
dans Deschatologie shi‘ite, et plus spécifiquement shaykhie, on peut toutefois regretter que
la période choisie ne lui permette pas d’aborder une question peu étudiée : ’implication des
Babis dans ’isldh. On sait en effet que le programme du Bab partageait avec 1’isidh certaines
revendications; c’est pourquoi des personnages comme Malkum Han ou al-Afgani eurent des
contacts étroits avec les Babis. Certains, dans l’entourage de ce dernier, allérent jusqu’a
adhérer a la foi nouvelle : c’est le cas par exemple de Mirza Agi Han Kirmani. Quoi qu’il
en soit, comme nous ’avons déja dit, cet ouvrage comble une lacune importante dans I’histoire
des idées religieuses de I'Iran du xix® siécle. On ne peut que souhaiter que le renouveau que
connurent les autres mouvements hétérodoxes — ni‘matullahites ou ismaéliens — suscite un
intérét comparable.

Michel Boivin
(Université de Lyon TIT)

Alain DE LIBERA, Penser au Moyen Age. Seuil, coll. « Chemins de pensée», Paris,
1991. 409 p.

Ce livre qui se veut un essai, et que ’on peut considérer comme un manifeste pour la
philosophie médiévale, n’est pas une histoire de la philosophie au Moyen Age, mais une analyse
du phénomeéne intellectuel au Moyen Age, ou de 1’émergence de la figure de Uintellectuel en
Europe occidentale. Si «I’apparition de Dintellectuel au Xmi® siécle est un moment décisif
dans lhistoire de I’Occident », « le phénoméne, bien décrit sociologiquement par les historiens,
reste cependant a évaluer philosophiquement». Le livre qui procéde aussi de la méthode
historico-sociologique définit son objet : « Une histoire de la conscience intellectuelle au tournant
des xmi® et x1ve siécles » (p. 11, n. 5). Ce programme est commandé par un impératif naturel
4 D’objet de la recherche : la lutte contre deux formes de préjugés, d’ailleurs solidaires et
étroitement dépendants I'un de l’autre : «1’anti-intellectualisme et I’ethnocentrisme » (p. 9).

BCAI 10 (1993) A. Amanat: Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



