1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

Cela dit, que ’auteur veuille bien me permettre quelques critiques... D’abord en ce qui
concerne le plan. Pourquoi avoir placé le chapitre sur les attributs divins aprés ceux sur la
justice et la prophétie, alors que 1’ordre logique, qui est aussi ’ordre habituel des traités de
kalam (y compris ceux de Hilli, comme le montrent les références aux Mandhig et Ma'arig),
impose de le placer avant? Prophétie (chap. 1v), résurrection (chap. vi), récompense et
chatiment (chap. vi) constituent — dans 1’optique mu'tazilite — trois applications de la
justice divine, et devraient donc se suivre. S. Sch. ne donne, a cet égard, aucune explication.
Je sais bien que déja McDermott, dans sa Theology of al-Shaikh al-Mufid, avait adopté un plan
en partie comparable, mais sans plus de justification.

Autre sujet d’étonnement : pourquoi n’avoir donné, de la théologie de Hilli, qu’une vue
trés partielle? Car enfin beaucoup de problémes majeurs, traditionnellement abordés par les
théologiens, manquent ici a I’appel : démonstration de P’existence de Dieu; statut de la parole
divine; si Dieu est visible ou non; s’Il veut ou non les actes mauvais des hommes; D’inter-
prétation des termes coraniques de nature « prédestinationniste » (huda, idlal, hatm, tab®, etc.).
Rien non plus, ce qui est un comble, sur la question de I’imamat... Je n’ai malheureusement
pas le texte des Manahig ni des Mda'arig (les deux références favorites de S. Sch.). Mais si je
me reporte aux deux livres les plus connus de Hilli — Kadf al-murad et al-Babu l-hadi I-*afar —,
toutes ces questions y figurent bien. Pourquoi sont-elles ici passées sous silence ? La encore,
aucune explication.

Je dois relever aussi ce qui me parait étre une maladresse — qui procéde peut-étre d’une
conception initiale du travail, modifiée en cours de route? Il était, certes, judicieux de comparer
— entre autres — la théologie de Hilli a celle de Razi. Mais pourquoi avoir accordé a ce
dernier une telle place? Plus on avance dans la lecture, plus on a I’impression que le véritable
sujet du livre était précisément I’examen comparé des théses de Hilli et Razi (cf. 99, 104, 136,
142, 159, 191, 202, etc.). Dans bon nombre de cas, il est vrai, la comparaison avec Razi permet
de faire mieux comprendre le point de vue de Hilli, de relever une influence du premier sur
le second, ou une source commune. Mais parfois I’exposé concernant Razi parait tout bonnement
Juxtaposé a celui concernant son « partenaire » imamite, sans qu’on en voie vraiment [’utilité
(ainsi 157-158, 164, 208-210).

Enfin, il est trés regrettable qu’a ses index de noms de personnages, de groupes, de lieux,
’auteur n’ait pas songé & ajouter un index de notions et termes techniques, toujours trés
précieux dans des travaux de ce genre.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Matti MoosA, Extremist Shiites. The Ghulat Sects. Syracuse University Press, 1988
(premiére édition, 1987). xx1 + 580 p.

Les courants hétérodoxes chi‘ites sont parmi les principaux thémes de recherche depuis
les débuts de I'islamologie. Ces courants, habituellement dénommés Gulat (littéralement : « ceux
qui exagérent » sur de nombreuses doctrines du chi‘isme, notamment leur foi en ‘Ali et en

BCAI 10 (1993) M. Moosa: Extremist Shiites. The Ghulat Sects, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

ses descendants les imams) sont nombreux et en dehors de quelques points communs, ils sont
tous trés différents les uns des autres.

Les recherches qui ont précédé celle qui fait 1’objet de notre compte rendu s’attachent,
en général, plus particuliérement 3 étudier une des sectes des Gular. C’est le cas de la mono-
graphie classique de S. de Sacy sur les Druzes, qui n’étudie que cette seule secte; a sa suite,
R. Dussaud, qui a rédigé une importante étude sur la religion nusayrie ! et R. Strothmann, qui,
lui, s’est consacré aux Nusayris eux-mé€mes et a édité certains de leurs manuscrits. D’autres
chercheurs, cités pour la plupart dans la bibliographie du livre dont nous traitons ici, ont
chacun choisi de se concentrer sur telle ou telle partie de cette vaste mosaique que forment les
sectes des Gulat. En contrepoint de tous ces travaux qui se caractérisent par leur focalisation,
le livre de Matti Moosa tranche par son ambition. Ici encore, Moosa, comme dans ses recherches
précédentes (par ex. son livre : The Maronites In History), ne s’intéresse pas seulement a ’étude
de phénoménes particuliers mais se propose plutdt de se consacrer a la « macro-histoire ».

Disons-le tout de suite, il s’agit d’un travail d’une grande ampleur. L’auteur décrit de
maniére extrémement détaillée certaines des sectes des Gulat existantes au Moyen-Orient jusqu’au-
jourd’hui, en se basant aussj bien sur les sources anciennes que les études modernes.

Moosa traite en détail de trois sectes hétérodoxes chi‘ites :

— les Sabak : groupe de Gulat dont les fidéles vivent dans des villages situés au nord de
I'Irak, a ’est de la ville de Mossoul;

— les Ahl al-Haqq (aussi appelés, entre autres, ‘Ali-llahi; cf. p. 185 sqq.) qui pour I’essentiel
vivent en Iran mais dont les membres sont dispersés dans les autres pays du Moyen-Orient,
notamment en Syrie, en Turquie et en Afghanistan;

— les Nusayris, secte plus connue sous le nom de “Alawites, qui est concentrée en Syrie ct
4 laquelle Moosa a consacré presque toute la deuxiéme partie de son livre (p. 255-409).

Moosa traite aussi de nombreux groupes religieux, plus ou moins rattachés au soufisme
par le fait qu’ils soutiennent des idées chi‘ites extrémistes comme la déification de ‘Ali, par
exemple, les Bektashis et les Kizilbash.

Dans son tour d’horizon, I’auteur insiste aussi bien sur 1’évolution et la genése des
différents courants que sur la description détaillée (quelquefois un peu trop) de leurs doctrines,
leurs cérémonies rituelles, leurs écrits sacrés, etc.

Comme nous I’avons dit plus haut, [’auteur se sert d’un trés grand nombre de sources,
depuis la littérature hérésiographique musulmane du Moyen Age en passant par les écrits
originaux des sectes qu’il traite, en finissant par la littérature moderne, les journaux de voyages
et les études d’islamologie. Cependant, un lecteur versé dans les sujets abordés par ’auteur
ne peut manquer d’étre dégu en remarquant dans un arriére-plan tellement riche des lacunes
essentielles.

1. R. Dussaud, Histoire et religion des Nosairis, Paris, 1900,

BCAI 10 (1993) M. Moosa: Extremist Shiites. The Ghulat Sects, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

L’auteur se contente fréquemment de résumer les sources qu’il a a sa disposition sans
méme en faire aucune critique. Ce défaut apparait trés clairement dans les chapitres consacrés
aux Sabak ol Moosa se base presque exclusivement sur la monographie dépassée de Ahmad
Hamid al-Sarraf, al-Sabak, min firaq al-guldt fi ’I-Iraq... (Bagdad 1954). De nombreuses
affirmations d’al-Sarraf, étonnantes par elless-mémes ou pour le moins insuffisamment fondées,
sont reprises par notre auteur sans aucune analyse critique (cf. par ex. p. 7 ot Moosa explique
a la suite d’al-Sarraf I’origine de cette secte).

De plus, dans un livre de cette ampleur et dont le titre méme révéle bien I’intention de
cerner tout le théme du guliw, il est étonnant de ne voir aucune explication des racines
historiques de ce phénoméne. Sans compter qu’on n’y trouve que trés rarement des réfé-
rences aux travaux importants qui ont été faits sur ce sujet, comme ceux de I. Friedlaender 2
et H. Halm ®. De fait, en dehors de la courte introduction au livre ou l’on peut trouver
quelques généralités sur les origines du chi‘isme, & aucun moment ’auteur ne tente d’expliquer
les liens possibles entre les sectes gular traitées dans son livre et les différents courants des
Gulat disparus et dont nous ne connaissons les doctrines que par le témoignage de la
littérature hérésiographique musulmane. Exception faite pour I’'incompléte et trop courte analyse
des rapports possibles entre ’ancienne secte hartabiyya et les Nugayris (par ex., p. 348 sq.;
383 sq.) auxquels H. Halm a consacré quelques recherches ® parues bien avant le livre de
Moosa et dont ce dernier n’a, semble-t-il, pas eu connaissance. Par ailleurs Moosa conclut,
sans justification suffisante, a ’existence de liens ténus entre les Nusayris et la secte des
Muhammisa, idée déja traitée dans la littérature critique ®. A ce sujet, on ne peut que s’étonner
également devant I’absence de références a la religion druze et surtout a sa polémique avec
la religion nusayrie ©.

Dans la derniére partic du livre, c’est le chapitre v (« the Ghulat’s Trinity », p. 50-65)
qui est le plus important pour la bonne compréhension du livre. En effet, I’auteur y traite
des différents aspects concernant la trinité qui caractérise quelques sectes hétérodoxes, en
insistant sur les points communs et les différences entre elles (il revient encore sur ce théme
au chapitre xx1x, p. 342-351 au sujet de la trinité nusayrie). Dans ce chapitre on trouve aussi
une analyse intéressante au sujet de la préexistence de Muhammad, ‘Ali et des imams.

Mais c’est surtout sur la secte nusayrie que ’auteur s’étend le plus. Il commence sa descrip-
tion par un rapide panorama de I’histoire des Nusayris depuis les origines (encore inconnues)
jusquw’a leur prise de pouvoir en Syrie (1970) avec Hafiz al-Asad.

Il est & noter que cette partie du livre s’appuie sur une trés vaste palette d’écrits, et qu’elle
est particuliérement claire et se lit agréablement. Toutefois, ici encore, I’essentiel du travail

2. Il s’agit de ses articles sur I’hétérodoxie 4. lbidem, n. 199-217.
chiite et sur ‘Abd Alldh ibn Saba’ qui sont 5. Cf. I’analyse détaillée de Halm, ibid., p. 218-
mentionnés dans la bibliographie de Moosa 225.
(p. 557) mais que celui-ci n’utilise que trés peu 6. Cf. le texte de Strothmann, <« Drusen-
dans son livre. Antwort auf nusairischen Angriff », Zeitschrift

3. I suffit de citer ici son livre capital, Die fur Geschichte und Kultur des Islamischen Orients,
islamische Gnosis : die extreme Schia und die Berlin, 1939, vol. XXV, p. 269-281.
‘Alawiten, Zirich und Miinchen, 1982.

6 A

BCAI 10 (1993) M. Moosa: Extremist Shiites. The Ghulat Sects, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

de Moosa reste le résumé de ces écrits. En effet, leur quasi-totalité a déja fait I’objet de
recherches antérieures & son livre (comme celles de Dussaud, Massignon et Strothmann) et
quoiqu’il les enrichisse de détails, il ne propose ni nouvelles problématiques, ni nouvelles
interprétations.

Une des seules nouveautés que I’on trouve chez lui, est sa tentative de prouver la pré-
pondérance des influences iraniennes dans le syncrétisme nwusayri (p. 331-336). A son avis,
la place importante qui revient aux éléments iraniens et dont déja les premiers chercheurs sur
la religion nusayrie avaient relevé I’importance, serait due au fait que la majorité des sages
fondateurs de la doctrine nusayrie étaient iraniens d’origine, et, a la lutte dans les premiéres
générations de I’Islam entre les composantes arabes et iraniennes. « Making Ali a Persian
deity », dit 1’auteur, « also offered the Persians the opportunity to boast that, although the
Arabs have Muhammad as their prophet, the Persians have their God, Ali, who created
Muhammad from the light of his essence. Hence, the Persians and the Nusayris can claim
superiority over the Arabs.» (p. 336).

Il me semble, qu’en dehors du fait méme de proposer cette idée et de lui apporter une
explication plausible, il n’y a dans I’analyse de Moosa aucune preuve tangible de la prépon-
dérance de I'élément iranien par rapport a celui de 1’arabo-islamisme ou du christianisme.
A mon avis, I’ensemble des écrits nusayris (et surtout les manuscrits que 1’auteur ne semble
connaitre qu’imparfaitement) contredit son hypothése. Une analyse plus précise de ces écrits
(et il suffit ici de citer le manuscrit de la Bibliothéque nationale de Paris, Arabe, 1449 et
1450, que Moosa n’utilise que trés partiellement), aurait certainement amené a une autre
conclusion.

En résumé, a co6té d’une érudition et de connaissances impressionnantes que [’auteur
manifeste dans beaucoup de domaines, on peut remarquer dans son livre certaines carences :
d’une part, il n’exploite pas assez certaines sources quoiqu’il les connaisse et les utilise quelque-
fois, et d’autre part, il délaisse certains phénoménes de guliiw importants qui devraient apparaitre
dans un livre de cette étendue.

Toutefois, malgré ces remarques, on ne saurait diminuer 'importance d'un tel livre qui
représente un apport essentiel dans la trop petite bibliothéque que forment les écrits sur le
chi‘isme en général et ses sectes hétérodoxes, en particulier.

Meir M. BAR-ASHER
(Université hébraique de Jérusalem)

Joseph Azzi, Entre la Raison et le Prophéte — Essai sur la religion des Druzes. Jacques
Bertoin, Paris, 1992. 320 p.

Rares sont les chercheurs contemporains qui ont tenté de rouvrir le dossier de la religion
druze, depuis le monumental travail de Silvestre de Sacy (1838) et celui, de moindre ampleur,
de H. Guys (1863). A vrai dire, bien des éléments convergent pour rendre une telle tiche malaisée,

BCAI 10 (1993) M. Moosa: Extremist Shiites. The Ghulat Sects, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

voire dangereuse : rareté des sources fiables, style ésotérique et d’interprétation difficile d’une
bonne partie d’entre elles, réticences, voire refus affiché de la part des Druzes eux-mémes d’en
faire état, situation politique par trop délicate de cette communauté autant au Liban que,
pour des raisons différentes, en Syrie et en Israél. L’ouvrage de ‘Abdallah Naggar, Madhab
al-Duriiz wa-I-tawhid (1965), avait jeté un pavé dans une mare assez troublée déja, provoquant
de vives réactions politiques ainsi que des réponses de la part d’auteurs druzes (S. Makarem,
K. Joumblatt) lesquelles ne firent qu’épaissir encore le flou de nos connaissances.

Le présent ouvrage a donc repris la question a la base; malheureusement, il traduit une
sorte d’alchimie intellectuelle a rebours, évacuant les quelques données claires, pour ne garder
que le flou et 'incompréhensible a un état pour ainsi dire chimiquement pur. Il n’est pas agréable
de rendre compte d’un livre pour n’en souligner que des lacunes : dans le cas présent, celles-ci
occupent, hélas, la totalité des observations possibles.

La présentation historique du druzisme commence avec le régne d’al-Hakim bi-amr Allah
(p. 35 sq.). Rien n’y est dit de I’histoire ni de la doctrine de I'ismaélisme, a une seule phrase prés,
mais qui, & sa maniére, en dit long : « Al-Hakim (...) s’apparente a la mission Alaouite par
la Chia ou secte ismaélite comme suit (suit le tableau de la succession des Imams) ».
Rassemblant sans tri des données de la littérature historiographique (déja bien connue et
exploitée par de vrais chercheurs) sur ce calife fort controversé, ’A. en fait une relation
purement anecdotique, insistant surtout sur ses actions les plus extravagantes et spectaculaires,
qui en l'occurrence ne manquent pas. Des erreurs variées parcourent le texte (p. IS5, on
apprend que Ibn Hazm et A.Q. Bagdadi ont vécu au xuc siécle; p. 306 que les Omeyyades
ont gouverné I’Andalus «jusqu’au régne d’Isabelle la Catholique », et qu’al-Qaddah était
«un des imams chiites »).

Mais cet exposé historique reste cependant relativement clair, comparé aux explications
doctrinales sur la religion druze. Celles-ci, nous ’avons dit, ne se référent nuilement a I’ismaélisme
fatimide. L’A. se contente de prendre des éléments dans les Rasd’il al-Hikma, qu’il affirme
avoir lues dans le détail, et dans divers autres documents (déja connus de de Sacy) en les
transmettant telles quelles, sans tenir compte de leur cadre philosophique, ni des multiples
allusions et connotations d’ordre ésotérique qui s’y rattachent. Plus grave encore, aucune
explication, aucune clé permettant de saisir la nature du ta’wil en Islam batini n’est proposée.
Le résultat est assez surréaliste, qu’il s’agisse des citations de textes (comme le Caréchisme des
Druzes donné en annexe p. 261-300) ou des développements de l’auteur, si tant est que les
deux puissent étre distingués (ainsi p. 90 sq.).

A vrai dire, la traduction frangaise (anonyme) ne fait que rajouter a la confusion. Dés lors
que ’on traduit la notion d’intellect universel (‘aq/) par «raison», ou fagalli par «trans-
figuration » (ou didd par « contraire », hugga par « argument », etc.), on a atteint les frontiéres
du compréhensible. On les traverse d’ailleurs parfois, ainsi p. 84 : « Le monothéisme des Druzes
est fondé sur le rejet de tout anthropomorphisme de tout ordre avec d’autres monothéismes »
(on retrouve des formulations analogues ailleurs, p. 108, 114...). Nous ne parlerons pas non
plus de la transcription, tellement fantaisiste qu’un mot arabe rendu correctement provoque
chez le lecteur un effet de surprise; elle empéche par exemple de savoir si la lettre sacrée kdf
signalée a la p. 109, est le gaf (de qudra, qadar) ou le kaf (de kun, kini), on demande au lecteur

BCAI 10 (1993) M. Moosa: Extremist Shiites. The Ghulat Sects, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

de comprendre que « Tassatouri» désigne le soufi Sahl al-Tustari (pour ne citer qu’un seul
échantillon).

La bibliographie donnée par I'auteur en fin de volume, sans étre compléte, n’est pourtant
pas négligeable : sans doute n’a-t-elle pas été exploitée dans son intégralité. Et plusieurs
travaux parmi les plus récents et importants n’y figurent pas, comme ceux de M.G.S. Hodgson
(1962), de D.R.W. Bryer (1975), ou surtout de Nejla Abi Izzedin (1984). Quant au glossaire
ajouté pour expliquer les termes d’origine arabe (et qui ne comporte d’ailleurs pas de renvoi
aux pages), on a du mal a concevoir qu’il puisse étre utile a quelque lecteur que ce soit (natig
y est, par exemple, simplement rendu par « prophéte »; soufis, par « philosophes et ascétes
de I'Islam »).

Au total, il est a regretter que, dans cette période difficile que traverse I’édition spécialisée
dans I'islamologie, une maison prenne sur elle de publier un ouvrage si manifestement dépourvu
de valeur scientifique, voire de sens tout court. La portée de ce livre est intra-libanaise :
il s’agit de montrer que les Druzes, confessionnellement, ne relévent pas de 'Islam, ou pire,
qu’ils sont les alliés des entreprises israéliennes dans la région (cf. p. 251-259; p. 298, n. 97).
Sans faire de commentaire sur le fond méme de telles affirmations, il nous semble trés douteux
que le public frangais arrive & tirer profit d’une telle littérature dans quelque domaine que
ce soit.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

Abbas AMANAT, Resurrection and Renewal. The Making of the Babi Movement in
Iran, 1844-1850. Cornell University Press, Ithaca, New York, 1989, xvi -|- 461 p.,
2 pl., bibl., index.

Le livre publié par Abbas Amanat en 1989 est de toute premiére importance. Depuis
'ouvrage de Hamid Algar sur les “wlama’ et U'Etat & I’époque gagar !, il manquait une étude
sur les mouvements religieux plus marginaux par rapport a I’orthodoxie shi‘ite duodécimaine :
cette lacune est aujourd’hui particllement comblée. Dans un cadre plus large, cette étude
renouvelle notre connaissance de I'histoire religieuse, et plus, de I’histoire des idées, dans
la Perse du xix¢ siecle. L’auteur n’est certes pas un inconnu : il est 'un des principaux
rédacteurs de ’Encyclopaedia Iranica. Ses publications précédentes sont autant de témoignages
de sa maitrise des sources de premiére et de seconde main; elles insistent d’autre part sur
I’importance de I’histoire religieuse de la Perse du XI1x® pour comprendre ’'Iran du xx°, en
méme temps que sur la spécificité de ses expressions religieuses 2

1. Religion and State in Iran, 1785-1706 : The and the Marketplace : The designation of clerical
Role of the Ulama in the Qajar Period, Berkeley : Leadership in Modern Shi‘ism», Authority and
University of California Press, 1973. Political Culture in Shi‘ism, éd. S.A. Arjomand,

2. Voir par exemple « In Between the Madrasa Albany, 1988, p. 98-132.

BCAI 10 (1993) M. Moosa: Extremist Shiites. The Ghulat Sects, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



