1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

IT y puise, pour sa part, des arguments contre les « prédestinationnistes » (cf. n° 139); il
s’emploie par ailleurs & dénoncer les absurdités des « corporéistes » (cf. n° 71, 282, 618). Tout
cela est bien conforme aux positions mu‘tazilites. Qu’il considére en outre le Tibyan de Tusi
(n°® 630) comme « the standard Shi'i Qur’an exegesis », alors que cette exégése est tout imprégnée
de mu'tazilisme, et farcie de références 3 Gubba’i et Balhi, va bien, me semble-t-il, dans le
méme sens. H est vrai que, dans son Sa'd al-su'id, 1T s’en prend violemment & Gubba’i; mais
(je dois a Kohlberg la connaissance de ce chapitre, et I’en remercie encore) ¢’est manifestement
parce que Gubba’i combattait les théses imamites; presque toujours c’est de cela qu’il s’agit.

Quelques menues remarques pour finir. Sur ‘Abd al-Gabbar (n° 141), il vaudrait mieux
renvoyer a l’article de Madelung dans "Encyclopaedia Iranica, celui de Stern, dans EI2, est
tout a fait dépassé. Au n°® 39, il vaut mieux dire «alive in 300/912 », comme aux n°* 496-497.
Au n® 566, Kohlberg n’a pas pris garde qu’il existe plusieurs manuscrits — trés partiels,
malheureusement — du Tafsir de Rummani (cf. Sezgin, GAS VIII, 112-113), dont P’excellent
Paris, B.N. arabe 6523 (3,55 a 4,11).

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Sabine SCHMIDTKE, The Theology of al-"Allama al-Hilli (d. 726/1325). Klaus Schwarz
Verlag, Berlin, 1991. 15,5 x 22,5 cm, 294 p.

Dans la perspective d’une histoire — encore a écrire — de la théologie musulmane a
I’époque classique (en gros : x°-X1v® siécle de notre ére), le besoin est grand de monographies,
sérieusement faites, sur tel ou tel des majtres qui 'ont illustrée. On saluera donc avec plaisit
ce trés bon travail sur la vie, I’ceuvre et la doctrine du théologien imamite al-‘Allima al-Hilli —
une thése de Ph. D. (Oxford, 1990), suggérée (probablement) et dirigée par W. Madelung.

Le «profil » théologique de Hilli, trés clairement caractérisé par S. Schmidtke, peut se
résumer a trois traits essentiels : c’est le credo mu'tazilite, mais dans la ligne d’Abii [-Husayn
al-Bagsri, et dans le contexte du kaldm post-avicennien.

Comme la plupart de ses prédécesseurs depuis le Say/ al-Mufid, Hilli soutient, en théologie,
les théses mu‘tazilites : négation des attributs substantifs, au nom du tawhid (Dieu est savant,
puissant, etc. non par une science, une puissance, etc., mais par Lui-méme) (166-167); affirmation
de la justice divine (‘adl), liée a I’idée d’une réalité objective du bien et du mal s’imposant 2
Dieu comme aux hommes (99-105). Cette justice divine, ainsi entendue, implique que 1’homme
soit I’'unique auteur de ses actes (125); elle met Dieu dans 1’obligation d’apporter aux hommes
toute I’aide dont ils ont besoin pour obéir a Sa loi (109), et notamment, & cette fin, de leur
envoyer des propheétes (138); de les récompenser dés lors qu’ils Lui ont obéi (223); de leur
accorder compensation (‘iwad), dans ce monde ou dans I’autre, pour des souffrances imméritées
(118-123), etc. La seule divergence importante qui sépare Hilli, mais aussi les imamites dans

leur ensemble, des mu‘tazilites — sauf qu’il y a eu également, rappclons-le, des mu‘tazilites
murgi‘ites — concerne la définition de la foi (qu’elle n’inclut pas les ceuvres, et se limite a
6

BCAI 10 (1993) S. Schmidtke: The Theology of al-‘Allama al-Hilli (d. 726/1325), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

un fasdiq) (230), et, partant, le statut, et le sort dans 1’au-deld, du musulman grand pécheur
(qu’il ne saurait y avoir pour lui de chitiment éternel) (234-235).

Mais des divergences, il en a existé aussi entre les mu‘tazilites eux-mémes : d’abord, on
le sait, entre « basriens » et « bagdadiens », c’est-a-dire, & partir du 1v°-Xx¢ siécle, entre partisans
des deux Gubba’i, Abi ‘Ali et Abii HaSim, et partisans d’Abi -Qasim al-Balhi (ou Ka'bi);
puis, & partir du v°-x1° siécle, au sein méme de ’école gubbad’ite, entre partisans d’Abii Hasim
(ou «bahSamiyya ») et partisans d’Abl I-Husayn al-Basri (m. 436/1044), un disciple dissident
de ‘Abd al-Gabbir. Pour des raisons qu’il est difficile de déterminer, il se trouve — comme
Pavait déja signalé Madelung — que les derniers grands théologiens imamites de 1’époque
pré-safavide, dont notamment Nasir al-Din al-Tast (m. 672/1274), puis Hilli (disciple du précédent),
“ont opté pour les théses d’Abi I-Husayn. Ainsi, comme celui-ci, Hilli rejette la théorie des
« états » (ahwal) imaginée par Abli Hasim (174); comme lui, il nie qu’on puisse qualifier de
« chose » l'inexistant (183, 216, 251); il se représente comme lui le statut et la nature de la
volonté divine (204), ainsi que le processus de 1’acte, compris comme effet nécessaire de la
conjonction d’une puissance (qudra) et d’un motif (da‘t) (127-129); comme Abii 1-Husayn,
il admet que les miracles ne sont pas réservés aux prophétes (159-163), ctc. Abii I-Husayn
n’est d’ailleurs, pour le coup, pas seul en cause. Un de ses plus importants partisans a été
Ibn al-Malahimi (m. 536/1141), dont le Mu‘tamad (ou ce qu’il en subsiste) a été¢ récemment
édité par McDermott et Madelung !. Or S. Sch. reléve a plusieurs reprises une influence directe
d’Ibn al-Malahimi sur Hilli (cf. 112-113, 119-122, 161, 189, 218); certains développements de
ce dernier pourraient méme €tre inspirés du Fa'ig (cf. 117, 176, n. 53, 247-248).

Enfin, comme tous ses pareils a ’époque considérée, Hilli a subi I’influence décisive de
I’avicennisme. Comme son maitre Nasir al-Din, comme surtout auparavant, Fahr al-Din al-Razi
(a qui S. Sch. le compare systématiquement), il a composé, en plus de ses traités de kalam, des
ouvrages philosophiques, et en particulier plusieurs commentaires des ISarat, ainsi qu’un
commentaire de la Risdla Samsiyya de Kitibi. Méme dans ses ouvrages de kaldm se retrouvent
des concepts et des termes caractéristiques de la falsafa, comme, par exemple, 1’opposition
mumkin-wagib (105, 127); certaines considérations sur I’essence et [’existence (180-182); ou
encore ’emploi — & 1’occasion — du mot idafa au lieu du terme « théologique » de ta‘allug
(178 et 192), un emploi ou S. Sch. pense reconnaitre — & juste titre, semble-t-il — 1’influence
de Razi. Cette influence de Razi — le plus éminent représentant du kaldm post-avicennien —,
S. Sch. la retrouve, du reste, sur d’autres points, non seulement au plan de la terminologie
(cf. encore 131 et 133), mais aussi a celui de I"argumentation (cf. 151, 201) ou de la doctrine
(cf. 219-221).

J’ai déja laissé entendre tout le bien que je pense de ce travail, intelligent, et trés solidement
argumenté. S. Sch. n’ignore vraiment rien de I'ccuvre de Hilli, tant éditée que manuscrite.
Sa connaissance des textes mu‘tazilites, comme des ouvrages de Razi — pour ne citer que cela —,
est tout autant remarquable. Enfin, outre la partie de caractére doctrinal (chap. mr 4 vi),
on appréciera les excellentes mises au point sur la vie (chap. 1) et 'uvre (chap. 1) de Hilli.

1. Cf. Bulletin critique, n® 9 (1992), p. 61-63.

BCAI 10 (1993) S. Schmidtke: The Theology of al-‘Allama al-Hilli (d. 726/1325), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

Cela dit, que ’auteur veuille bien me permettre quelques critiques... D’abord en ce qui
concerne le plan. Pourquoi avoir placé le chapitre sur les attributs divins aprés ceux sur la
justice et la prophétie, alors que 1’ordre logique, qui est aussi ’ordre habituel des traités de
kalam (y compris ceux de Hilli, comme le montrent les références aux Mandhig et Ma'arig),
impose de le placer avant? Prophétie (chap. 1v), résurrection (chap. vi), récompense et
chatiment (chap. vi) constituent — dans 1’optique mu'tazilite — trois applications de la
justice divine, et devraient donc se suivre. S. Sch. ne donne, a cet égard, aucune explication.
Je sais bien que déja McDermott, dans sa Theology of al-Shaikh al-Mufid, avait adopté un plan
en partie comparable, mais sans plus de justification.

Autre sujet d’étonnement : pourquoi n’avoir donné, de la théologie de Hilli, qu’une vue
trés partielle? Car enfin beaucoup de problémes majeurs, traditionnellement abordés par les
théologiens, manquent ici a I’appel : démonstration de P’existence de Dieu; statut de la parole
divine; si Dieu est visible ou non; s’Il veut ou non les actes mauvais des hommes; D’inter-
prétation des termes coraniques de nature « prédestinationniste » (huda, idlal, hatm, tab®, etc.).
Rien non plus, ce qui est un comble, sur la question de I’imamat... Je n’ai malheureusement
pas le texte des Manahig ni des Mda'arig (les deux références favorites de S. Sch.). Mais si je
me reporte aux deux livres les plus connus de Hilli — Kadf al-murad et al-Babu l-hadi I-*afar —,
toutes ces questions y figurent bien. Pourquoi sont-elles ici passées sous silence ? La encore,
aucune explication.

Je dois relever aussi ce qui me parait étre une maladresse — qui procéde peut-étre d’une
conception initiale du travail, modifiée en cours de route? Il était, certes, judicieux de comparer
— entre autres — la théologie de Hilli a celle de Razi. Mais pourquoi avoir accordé a ce
dernier une telle place? Plus on avance dans la lecture, plus on a I’impression que le véritable
sujet du livre était précisément I’examen comparé des théses de Hilli et Razi (cf. 99, 104, 136,
142, 159, 191, 202, etc.). Dans bon nombre de cas, il est vrai, la comparaison avec Razi permet
de faire mieux comprendre le point de vue de Hilli, de relever une influence du premier sur
le second, ou une source commune. Mais parfois I’exposé concernant Razi parait tout bonnement
Juxtaposé a celui concernant son « partenaire » imamite, sans qu’on en voie vraiment [’utilité
(ainsi 157-158, 164, 208-210).

Enfin, il est trés regrettable qu’a ses index de noms de personnages, de groupes, de lieux,
’auteur n’ait pas songé & ajouter un index de notions et termes techniques, toujours trés
précieux dans des travaux de ce genre.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Matti MoosA, Extremist Shiites. The Ghulat Sects. Syracuse University Press, 1988
(premiére édition, 1987). xx1 + 580 p.

Les courants hétérodoxes chi‘ites sont parmi les principaux thémes de recherche depuis
les débuts de I'islamologie. Ces courants, habituellement dénommés Gulat (littéralement : « ceux
qui exagérent » sur de nombreuses doctrines du chi‘isme, notamment leur foi en ‘Ali et en

BCAI 10 (1993) S. Schmidtke: The Theology of al-‘Allama al-Hilli (d. 726/1325), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



