78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

XVII — « Aspects of Akhbari Thought in the Seventeenth and Eighteenth Centuries »,
Eighteenth-Century Renewal and Reform in Islam, éd. M. Levtzion et J. O. Voll,
Syracuse University Press, 1987, p. 133-160, est une analyse quelque peu rapide
de la pensée de trois grandes figures de l’akhbarisme, 3 savoir Muhammad Amin
al-Astarabadi, Muhsin al-Fayd al-Kasani et Yusuf al-Bahrani.

Il s’agit bien entendu d’un recueil d’articles duquel il ne saurait étre question d’attendre
une quelconque « conclusion ». Mais a la lecture on ne peut s’empécher d’avoir une impression
de frustration devant [’absence de ne serait-ce qu’une ébauche de synthése. La grande question
reste ainsi ouverte : qu’est-ce que I'imamisme? Que professaient au juste les imams? Quelle a
été la nature des évolutions de I'imamisme avant et aprés 1’Occultation majeure? Comment
s’agencent et se déterminent les parties d’un « tout religieux » qui devait étre animé d’une
globalité et d’un dynamisme intrinséques pour avoir pu résister 4 plus de mille ans de remous
historique et doctrinal? Pour parvenir a l’intelligence des détails doctrinaux fondamentaux,
il faut en examiner la place et la connexion et reconnaitre en eux les parties articulées d’un
tout organique qu’il faut avoir décelé d’abord pour en comprendre pleinement les éléments.

Depuis la parution de cet ouvrage, la bibliographie d’E. Kohlberg dans le domaine imamite
s’est enrichie de plusieurs titres, d’autres sont sous presse (études sur Ibn Tawiis, nombreuses
contributions dans 1’Encyclopédie de I’Islam et ’Encyclopedia Iranica...). 1l a en outre a son
actif d’importantes études sur d’autres domaines islamologiques (le kalam, le zaydisme, le
soufisme ancien). On ne peut donc que souhaiter vivement la parution, dans la méme collection,
d’un second volume de ses articles.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZ1
(EPHE, Paris)

Etan KOHLBERG, A Mediaeval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawis and his Library.
E.J. Brill, Leiden, 1992. 16 x 24,5cm, x - 472 p. (dont 78 de bibliographie et
d’index).

Chiite imamite, né a Hilla en 589/1193, mort 4 Bagdad en 664/1266, Radi al-Din Ibn Tawiis
(ci-aprés : IT) était, socialement, ce que certains aujourd’hui appelleraient un « héritier ». Par
la naissance, d’abord : c’était un sayyid, hasanide par son pére, husaynide par sa mére.
Par I’éducation, ensuite, dans une famille ou, depuis des générations, le savoir était 4 ’honneur :
son grand-pere maternel, Warram b. Abi Firas al-Naha'i (m. 605/1208), s’est fait un certain
nom comme auteur et traditionniste (cf. GAL, suppl. T 709); possesseur, déja, d’une riche
bibliothéque, c’est a lui, notamment, qu’IT doit son goiit des livres. Mieux encore : un de ses
arriére-(ou arriére-arriére-) grands-péres n’était autre que lillustre Abu Ga‘far al-Tasi, Sayh
al-td@’ifa (m. 460/1067). On ne s’étonnera donc pas des hautes positions occupées par lui et les
siens. Marié a la fille du vizir chiite Tbn Mahdji, il n’avait pas encore quarante ans que le calife
al-Mustansir lui proposait la charge de syndic supréme (nagib al-nuqaba’) des ‘Alides; une
dignité¢ qu’IT, sur le coup, refusa, mais qu’il finit par accepter quand ce fut Hulagu, le

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawls and his Library, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

conquérant mongol, qui I’y contraignit. Par la suite, deux de ses fils, ainsi qu’un de ses neveux,
exercerent des charges comparables (quoiqu’a un échelon inférieur).

IT a beaucoup écrit : Kohlberg compte une soixantaine de titres, dont vingt-trois se sont
conservés. On peut difficilement, cependant, le considérer comme un maitre 4 penser. C’est
avant tout un homme picux, et un chiite fervent. Un quart de ses ouvrages consiste en recueils
de priéres (ad‘iya, da'awat), a réciter en diverses circonstances : en voyage, en tel mois de
[’année, tel jour de la semaine, tel moment de la journée, ou bien sur la tombe du Prophéte,
celle de “Ali, celle de Husayn, etc. Sa piété, du reste, avoisine la superstition : il croit beaucoup
aux talismans — dans un de ses ouvrages, il donne le texte d’une amulette & placer sous le
turban —, a I’astrologie. Il s’intéresse peu au figh, a contre le kalam de trés fortes préventions.
La philosophie, il I’ignore, tout simplement. Et la mystique Iui est pareillement étrangére.
Si, & ce qu’il prétend, des prodiges (karamat) ont été opérés en sa faveur, et s’il dit avoir eu
la révélation du nom supréme de Dieu, cela est & comprendre exclusivement dans la perspective
chiite : c’est 4 sa qualité de sayyid, a son intimité avec le douziéme imam (il a cru un temps
étre appelé & lui succéder) qu’il en est redevable.

Dans ses livres, et tout particuliérement dans deux d’entre eux : Sa'd al-su‘id et al-Yagin
[t imdrat amir al-mu’minin, IT fait fréquemment référence 4 des ouvrages qu’il posséde, ou qu’il
a lus. Ce qui a donné a Kohlberg 1’idée d’en établir la liste, et de reconstituer ainsi, fictivement,
sa « bibliothéque ». A moitié fictivement, plutét. Car non seulement IT avait, pour de bon,
une bibliothéque importante (plus de 1500 titres), mais il en a lui-méme rédigé un catalogue,
malheureusement disparu. Dans son Sa'd al-su‘did, apparemment inachevé, il avait entrepris
d’en faire le récolement systématique, consacrant a chacun d’eux une longue analyse — éventuel-
lement critique —, en commengant par le Coran, les autres livres saints, puis les commentaires
du Coran. C’est donc, en somme, a refaire le travail d’IT que Kohlberg s’est attaché, et avec
de trés appréciables résultats, puisque ce sont prés de sept cents titres (six cent soixante-neuf
exactement) qu’il a pu inventorier. La liste de ces ouvrages (classés par ordre alphabétique des
titres, selon I’alphabet latin) constitue la majeure partie du volume (trois cents pages environ).
Chacun d’eux — aprés mention du titre, de l’auteur, des références précises aux livres dans
lesquels IT en fait état — y fait (Ia aussi)! 1’objet d’une notice, de longueur variable mais
toujours terriblement érudite, et d’une minutie presque excessive (que de chiffres de toute
sorte!), avec, par exemple, les correspondances trés exactes, chaque fois, entre les pages ou
IT cite un ouvrage donné (et accessible par ailleurs) et les pages de ouvrage en question.

Cet inventaire a un double intérét : d’une part, montrer de fagon particuliérement fine
quel pouvait étre ’environnement intellectuel d’un lettré chiite somme toute assez ordinaire,
donc représentatif, dans les derniéres décennies du califat abbasside; d’autre part, faire le
bilan de ce qui, a I’époque, était encore disponible de la production littéraire en langue arabe
(IT ne cite aucun ouvrage en persan), et qui a, depuis, disparu, en tout ou partie.

La bibliothéque d’IT est, bien siir, a I'image de ses préoccupations : beaucoup de recueils
de traditions (chiites, mais aussi sunnites : Buhari, Muslim, etc., sont souvent cités 1); beaucoup
d’ouvrages sur les mérites de “Ali, ’histoire sainte du chiisme (le meurtre de Husayn, les vies

1. Des «neuf livres » sunnites, seuls les Sunan de Darimi manquent a appel.

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawls and his Library, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°¢ 10

des imams); des recueils de priéres en abondance. Relativement peu d’ouvrages de figh, et
quand IT y fait référence, ce n’est pas dans le sens qu’un Schacht donnait ordinairement a
ce terme : il s’agit presque toujours de ‘ibadat (rituel de la priére canonique, jeline de ramadan,
etc.). Encore moins d’ouvrages de kalam — quoiqu’on y trouve, curieusement, le Gami® al-sagir
d’Abi Ha$im al-Gubba’i, le Fa’ig fi l-usil d’Ibn al-Maladhimi, et méme le K. al-Arba‘in de
Fabr al-Din al-Razi. En revanche, une belle série de commentaires coraniques, dont ceux de
Gubba’i, Abii 1-Qasim al-Balhi, Abii Muslim al-Isfahani, Rummani, ‘Abd al-Gabbar. Trés peu
d’ouvrages de tasawwuf : les Haqa’iq al-tafsir de Sulami (mais qui interviennent au titre de
la rubrique précédente), les “Awdrif al-ma‘arif de Sihab al-Din al-Suhrawardi, la Hilyat al-awliya@’,
d’Abii Nu‘aym. Parmi les falasifa, seul Kindi est cité, mais en tant qu’auteur de traités
d’astrologie (et dans I’ouvrage qu’IT a consacré a cette science); Avicenne est inconnu.

Un autre genre qu’lT délaisse & peu prés complétement (en raison, sans doute, de son
aversion pour le kalam), c’est la littérature dite « hérésiographique ». Une fois seulement, il
mentionne le Farq de Bagdadi; et si 'on admet aisément qu’il ignore Ibn FHazm, P’absence
du K. al-Milal de Sahrastani, déja si célébre a I’époque, ne laisse pas de surprendre. Cela vaut
du reste méme pour les auteurs chiites : si, une fois, IT cite le K. al-dra’ wa I-diyanat de
Nawbahti, on cherchera en vain, du méme auteur, le K. Firag al-§i'a. De Sa‘d b. “Abd Allah
al-Qummi est cité — abondamment — un K. Fadl al-du'a’, mais jamais son K. al-Magalat
wa l-firaq.

Sur ’ensemble des ouvrages mentionnés par IT, plus d’un tiers (au dire de Kohlberg,
p. 87; en réalité, prés de la moitié — plus de 300 — si ’on fait le compte de tous les ouvrages
notés d’un double astérisque) ont totalement disparu, et leur contenu — sinon leur existence —
ne nous est plus connu que par ce qu’lT nous en dit. Encore que ne figurent pas dans ce
nombre quantité de livres que Kohlberg note modestement d’un unique astérisque, sous pré-
texte que quelques fragments s’en sont conservés par ailleurs, mais qu’il faut, hélas, tenir
également pour disparus, comme par exemple, — déja cités — les volumineux commentaires
coraniques de Gubba’i, Balhi, Abi Muslim, dont la perte, pour ’histoire du zafsir mu‘tazilite,
est si dommageable, et qu’IT — comme, avant lui, Abi Ga‘far al-Tiisi, puis Fahr al-Din al-Razi —
avait la chance de pouvoir encore détenir et consulter. Ce n’est pas non plus sans quelque
créve-ceeur que l’islamologue historien des sectes voit apparaitre, parmi les auteurs encore
accessibles 2 IT, des noms comme ceux d’al-Husayn al-Karabisi (n°® 38), “Ali b. Isma‘il al-Mitami
(n° 54), “Ammar b. Muosa al-Sabati (n°® 55), Hiam b. Salim al-Gawaligi (n° 57), Yinus b. ‘Abd
al-Rahman (n°® 234), ‘Ali b. Yaqtin (n® 373).

On a scrupule & se permettre la moindre critique a 1’égard d’un travail aussi savant (et
aussi impeccablement présenté). 11 me semble cependant que ce que dit Kohlberg de I’hostilité
d’IT a I’égard des mu‘tazilites (p. 21 sq.) est & nuancer fortement. Je pense qu’il s’agit beaucoup
plus d’une hostilité vis-a-vis du kaldm, et que les théses mu‘tazilites, elles, n’étaient pas en cause,
du moins les théses majeures; qu’elles étaient, en vérité, celles méme d’IT, comme elles ’avaient
été de son aieul Abii Ga'far al-Tasi. 11 est tout de méme frappant qu’un des livres favoris de
son grand-pére Warram ait été le Fa’ig d’Ibn al-Maldhimi (disciple d’Abi I-Husayn al-Basri) 2

2. Cf. Bulletin critique, n° 9 (1992), p. 61.

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawls and his Library, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

IT y puise, pour sa part, des arguments contre les « prédestinationnistes » (cf. n° 139); il
s’emploie par ailleurs & dénoncer les absurdités des « corporéistes » (cf. n° 71, 282, 618). Tout
cela est bien conforme aux positions mu‘tazilites. Qu’il considére en outre le Tibyan de Tusi
(n°® 630) comme « the standard Shi'i Qur’an exegesis », alors que cette exégése est tout imprégnée
de mu'tazilisme, et farcie de références 3 Gubba’i et Balhi, va bien, me semble-t-il, dans le
méme sens. H est vrai que, dans son Sa'd al-su'id, 1T s’en prend violemment & Gubba’i; mais
(je dois a Kohlberg la connaissance de ce chapitre, et I’en remercie encore) ¢’est manifestement
parce que Gubba’i combattait les théses imamites; presque toujours c’est de cela qu’il s’agit.

Quelques menues remarques pour finir. Sur ‘Abd al-Gabbar (n° 141), il vaudrait mieux
renvoyer a l’article de Madelung dans "Encyclopaedia Iranica, celui de Stern, dans EI2, est
tout a fait dépassé. Au n°® 39, il vaut mieux dire «alive in 300/912 », comme aux n°* 496-497.
Au n® 566, Kohlberg n’a pas pris garde qu’il existe plusieurs manuscrits — trés partiels,
malheureusement — du Tafsir de Rummani (cf. Sezgin, GAS VIII, 112-113), dont P’excellent
Paris, B.N. arabe 6523 (3,55 a 4,11).

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

Sabine SCHMIDTKE, The Theology of al-"Allama al-Hilli (d. 726/1325). Klaus Schwarz
Verlag, Berlin, 1991. 15,5 x 22,5 cm, 294 p.

Dans la perspective d’une histoire — encore a écrire — de la théologie musulmane a
I’époque classique (en gros : x°-X1v® siécle de notre ére), le besoin est grand de monographies,
sérieusement faites, sur tel ou tel des majtres qui 'ont illustrée. On saluera donc avec plaisit
ce trés bon travail sur la vie, I’ceuvre et la doctrine du théologien imamite al-‘Allima al-Hilli —
une thése de Ph. D. (Oxford, 1990), suggérée (probablement) et dirigée par W. Madelung.

Le «profil » théologique de Hilli, trés clairement caractérisé par S. Schmidtke, peut se
résumer a trois traits essentiels : c’est le credo mu'tazilite, mais dans la ligne d’Abii [-Husayn
al-Bagsri, et dans le contexte du kaldm post-avicennien.

Comme la plupart de ses prédécesseurs depuis le Say/ al-Mufid, Hilli soutient, en théologie,
les théses mu‘tazilites : négation des attributs substantifs, au nom du tawhid (Dieu est savant,
puissant, etc. non par une science, une puissance, etc., mais par Lui-méme) (166-167); affirmation
de la justice divine (‘adl), liée a I’idée d’une réalité objective du bien et du mal s’imposant 2
Dieu comme aux hommes (99-105). Cette justice divine, ainsi entendue, implique que 1’homme
soit I’'unique auteur de ses actes (125); elle met Dieu dans 1’obligation d’apporter aux hommes
toute I’aide dont ils ont besoin pour obéir a Sa loi (109), et notamment, & cette fin, de leur
envoyer des propheétes (138); de les récompenser dés lors qu’ils Lui ont obéi (223); de leur
accorder compensation (‘iwad), dans ce monde ou dans I’autre, pour des souffrances imméritées
(118-123), etc. La seule divergence importante qui sépare Hilli, mais aussi les imamites dans

leur ensemble, des mu‘tazilites — sauf qu’il y a eu également, rappclons-le, des mu‘tazilites
murgi‘ites — concerne la définition de la foi (qu’elle n’inclut pas les ceuvres, et se limite a
6

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawls and his Library, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



