1993 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

par cette découverte, passés les moments d’union extatique ou sobre (p. 35 sq.). La deuxiéme
critique, adressée a cette doctrine, est qu’elle pouvait servir de justification a des soufis immatures
ou impies pour échapper aux obligations de la Sari'a (p. 109 sq.). Mais ces réserves faites,
Sirhindi juge la pensée d’Ibn ‘Arabi tout & fait acceptable pour I’orthodoxie, et confesse en
avoir longtemps bénéficié : pour lui, le débat entre soufis et ‘wlama’ est au fond une querelle
de points de vue, voire de terminologie (p. 120 sq.). Et ces prises de position n’ont jamais
empéché Sirhindi de manifester le plus grand respect pour I'ccuvre et la personne du grand
soufi andalou.

La pensée de Sirhindi ne s’est toutefois pas cantonnée a un tel balisage dont les éléments
ne sont pas toujours originaux. Ses réflexions sur la sainteté (walayat) des soufis qui, ayant
vraiment suivi (notion de mutaba‘at; cf. p. 48 sq.) la voie du Prophéte jusqu’au bout et dans
tous ses aspects, acquiérent le rang de Compagnons, révélent plus d’audace. Elles culminent
dans I’idée que le saint accompli atteint le niveau du Prophéte : non qu’il le rejoigne en dignité,
loin de 1a, mais parce qu’il a comme lui eu accés a ’essence divine sans aucun intermédiaire.
De plus, méditant sur la fonction de mugaddid de chaque siécle, Sirhindi en vint A considérer
que la rénovation du II° millénaire aurait une ampleur toute particuliére. A ce moment-la,
le prophéte Muhammad se retirerait complétement dans l’enceinte du mystére de Dieu,
et son role devrait alors étre assumé par un membre de sa communauté qui, étant un parfait
soufi, investi par conséquent de la présence, de I’existence méme de Dieu, serait 3 méme de
renouveler lislam dans sa mission. Il ne fait pas de doute que Sirhindi se considérait lui-méme
comme ce mugaddid précisément.

Cet ouvrage contient de nombreux autres développements dont nous ne pouvons rendre
compte ici, sur le déroulement du cheminement mystique par exemple, ou encore sur la
spiritualité de I’ordre nagsbandi. Au total, on le voit, ce travail documenté avec richesse et
précision, clair et bien argumenté, est un bon exemple de la progression de la recherche dans
un domaine particulier par des publications venant se compléter et se corriger avec bonheur.,

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

Etan KOHLBERG, Belief and Law in Imami Shi‘ism. Variorum, Collected Studies
Series, Hampshire (G.B.), 1991. 352 p. (plusieurs paginations selon les articles)
-+ 12 p. d’index.

La publication de chaque volume des Variorum Collected Studies Series (ou les Variorum
Reprints) constitue un heureux événement non seulement parce que les auteurs publiés font
partie des figures marquantes de I’islamologie (M. J. Kister, F. Rosenthal, W. Madelung,
R. Brunschvig, G. Vajda...), mais aussi parce qu’on y trouve réunis en un ou deux volumes
les travaux de ces derniers jusque-la dispersés dans des ouvrages collectifs ou des revues
savantes parfois difficilement accessibles. Etan Kohlberg, le grand et encore jeune savant

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: Belief and Law in Imami Shi‘ism, recensé par M.A. Amir Moezzi )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10
israélien, méritait pleinement la consécration d’étre publié dans cette prestigieuse collection
puisque chacune de ses nombreuses études constitue un modéle d’érudition, de rigueur et de
précision, ouvrant presque toujours de passionnantes pistes de recherches. Ce volume, comme
son titre I’indique, contient ses articles concernant le shi‘isme duodécimain, et encore pas tous
puisqu’il y manque trois études importantes, & savoir « Some Notes on the Imamite Attitude
to the Qur’an» in Islamic Philosophy and the Classical Tradition, Essays Presented by his
Friends and Pupils to Richard Walzer on his Seventieth Birthday, éd. S.M. Stern et autres,
Oxford, 1972, p. 209-224; « Shi‘i Hadith », in The Cambridge History of Arabic Literature I,
Arabic Literature to the End of the Umayyad Period, éd. A.F.L. Beeston et autres, Cambridge,
Cambridge University Press, 1983, p. 299-307; et « Barda’a in Shi‘i Doctrine », in JSAI 7 (1986),
p. 139-175. Selon la classification de 1’A. dans sa préface. la succession des dix-sept articles com-
posant I’ouvrage suit un ordre logique particulier qui, je dois 1’avouer, ne me semble pas
toujours pertinent; les deux premiers sont de nature introductive :

1 — « The Evolution of the Shi‘a », The Jerusalem Quarterly 27 (p. 109-126), Jérusalem,
1983, est un article de presse destiné a4 un large public intrigué par la révolution
islamique en Iran. L’absence de notes ou de bibliographie n’enléve rien a la précision
scientifique du travail qui, & mon sens, compléte en quelque sorte les judicieuses
divisions de I’histoire de I'imamisme proposées par H. Corbin dans son Histoire de
la philosophie islamique. La prise en compte des traditions « ésotérique non-rationnelle »
et « théologico-juridique rationnelle » auxquelles je me référe dans différents travaux,
ainsi que de leurs destinées historiques et doctrinales respectives, jetterait cependant
un €clairage nouveau sur I’évolution de 1I’imamisme.

II — « Western Studies of Shi‘a Islam», Shi‘ism, Resistance and Revolution, éd.
M. Kramer, Boulder (Colorado) — Londres, 1987, p. 31-44, est un exposé fort
érudit qui commence i la période des Croisades pour aboutir a Goldziher,
Massignon, Strothmann, Donaldson ou Nasr, en passant par une critique précise
des « découvreurs » de I'Iran comme Gobineau ou Browne. Vu l’intitulé de Darticle,
on est étonné de voir que des savants tels que Corbin, Madelung, Halm et quelques
autres restent complétement ignorés.

Les quatre articles suivants concernent quelques termes techniques :

III' — «Some Imami Shi'T Views on tagiyya», JAOS 95 (1975), p. 395-402, considére
le devoir de «la garde du secret » dans son aspect socio-politique et au sein de la
problématique générale de la polémique anti-sunnite. A part quelques allusions fur-
tives, la dimension proprement ésotérique n’est pas discutée.

IV — «The Term “ Rafida’’ in Imami Shii Usage», JA40S 99, (1979), p. 670-679,
corrige d’une fagon remarquable les insuffisances des études antérieures sur le sujet
(celles de Friedlaender et de Watt).

\% — «The Term ¢ Muhaddath > in Twelver Shi‘ism », Studia Orientalia memoriae
D.H. Baneth dedicata, Jérusalem, 1979, p. 39-47 concerne un des qualificatifs importants

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: Belief and Law in Imami Shi‘ism, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

des imams (et aussi de Salman al-Farisi, voire de tous les « vrais initiés » des imams :
«celui & qui parlent les entités célestes »).

VI  — « Abu Turab», BSOAS 41 (1978), p. 347-352 est un examen minutieux de [’origine
et des interprétations doctrinales d’une kunya peu connue de ‘Ali b. Abi Talib.

La littérature du hadit constitue le cadre général des trois études suivantes :

VII  — « Al-ugil al-arba‘umi’a », JSAI 10 (1987), p. 128-166 est une large enquéte sur les
« 400 livres originaux » (considérés comme les premiéres mises par écrit des traditions
imamites dont il n’existe que des fragments manuscrits), les conditions de leur rédac-
tion, leur destin & travers ’histoire des textes, 1’identification de leurs auteurs, la pré-
sentation de leurs manuscrits.

VIII — « An Unusual Shif isnad », 10S 5 (1975), p. 142-149 examine le cas de la présence
du Compagnon macrobite Gabir b. *‘Abd Allah al-Ansari comme informateur de
I’imam Muhammad al-Baqir dans quelques traditions imamites.

IX — «Some Imami Shil Views on the sahaba», JSAI 5 (1984), p. 143-175 (tiré de la
theése de doctorat de I’A., Oxford University, 1971) étudie 1’hostilité des duodécimains
a P’égard de la quasi-totalité des Compagnons, et des trois premiers califes en parti-
culier, tout au long de leur histoire (la problématique gagne en clarté si on la place
au sein de la «théoric des opposés» — didd, addad — imamite qui trouve son
fondement dans les traditions cosmo-anthropogoniques et détermine 1’Histoire en tant
que champ de bataille perpétuelle entre les forces du Bien et celles du Mal).

L’attitude des imamites envers certains groupes, d’un point de vue juridique ou doctrinal,
est le sujet des trois articles suivants : X — « Non Imami Muslims in Imami figh», JSAI 6
(1985), p. 99-105. XI — « The Position of walad zind in Imami Shi‘ism », BSOAS 48 (1985),
p. 237-266. XII — « Some Imami Shi‘i Interpretations of Umayyad History », Studies on the
First Century of Islamic Society, éd. G.H.A. Juynboll, Southern Illinois University Press, 1982,
p. 145-159 et 249-254 (le dernier article contient de trés intéressants développements sur 1’attitude
politique des imams. Mémes remarques que pour IX, surtout pour X et XII).

Les études XIII a XV concernent I’évolution de quelques aspects doctrinaux : « Imam
and Community in the Pre-Ghayba Period », Authority and Political Culture in Shi‘ism, éd.
S. A. Arjomand, State University of New York Press, 1988, p. 25-53 contient, peut-€tre pour
la premiére fois, une analyse de la notion de “ilm proprement imimite; « From Imamiyya to
Ithna-‘ashariyya », BSOAS 39 (1976), p. 521-534, examine la formation du « duodécimanisme »
proprement dit; « The Development of the Imami Shi‘i Doctrine of jihad », ZDMG 126 (1976),
p. 64-86, étudie la position imamite & 1’égard de la guerre sainte en particulier pendant la période
de 1’Occultation.

XVI — « Some Shii Views on the Antediluvian World », ST 52 (1980), p. 41-66, est le seul
article ot des données concernant 1’ésotérisme imamite ancien trouvent un certain
développement & travers les « Histoires des Prophétes » et «la théorie des opposés »
duodécimaines.

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: Belief and Law in Imami Shi‘ism, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

XVII — « Aspects of Akhbari Thought in the Seventeenth and Eighteenth Centuries »,
Eighteenth-Century Renewal and Reform in Islam, éd. M. Levtzion et J. O. Voll,
Syracuse University Press, 1987, p. 133-160, est une analyse quelque peu rapide
de la pensée de trois grandes figures de l’akhbarisme, 3 savoir Muhammad Amin
al-Astarabadi, Muhsin al-Fayd al-Kasani et Yusuf al-Bahrani.

Il s’agit bien entendu d’un recueil d’articles duquel il ne saurait étre question d’attendre
une quelconque « conclusion ». Mais a la lecture on ne peut s’empécher d’avoir une impression
de frustration devant [’absence de ne serait-ce qu’une ébauche de synthése. La grande question
reste ainsi ouverte : qu’est-ce que I'imamisme? Que professaient au juste les imams? Quelle a
été la nature des évolutions de I'imamisme avant et aprés 1’Occultation majeure? Comment
s’agencent et se déterminent les parties d’un « tout religieux » qui devait étre animé d’une
globalité et d’un dynamisme intrinséques pour avoir pu résister 4 plus de mille ans de remous
historique et doctrinal? Pour parvenir a l’intelligence des détails doctrinaux fondamentaux,
il faut en examiner la place et la connexion et reconnaitre en eux les parties articulées d’un
tout organique qu’il faut avoir décelé d’abord pour en comprendre pleinement les éléments.

Depuis la parution de cet ouvrage, la bibliographie d’E. Kohlberg dans le domaine imamite
s’est enrichie de plusieurs titres, d’autres sont sous presse (études sur Ibn Tawiis, nombreuses
contributions dans 1’Encyclopédie de I’Islam et ’Encyclopedia Iranica...). 1l a en outre a son
actif d’importantes études sur d’autres domaines islamologiques (le kalam, le zaydisme, le
soufisme ancien). On ne peut donc que souhaiter vivement la parution, dans la méme collection,
d’un second volume de ses articles.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZ1
(EPHE, Paris)

Etan KOHLBERG, A Mediaeval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawis and his Library.
E.J. Brill, Leiden, 1992. 16 x 24,5cm, x - 472 p. (dont 78 de bibliographie et
d’index).

Chiite imamite, né a Hilla en 589/1193, mort 4 Bagdad en 664/1266, Radi al-Din Ibn Tawiis
(ci-aprés : IT) était, socialement, ce que certains aujourd’hui appelleraient un « héritier ». Par
la naissance, d’abord : c’était un sayyid, hasanide par son pére, husaynide par sa mére.
Par I’éducation, ensuite, dans une famille ou, depuis des générations, le savoir était 4 ’honneur :
son grand-pere maternel, Warram b. Abi Firas al-Naha'i (m. 605/1208), s’est fait un certain
nom comme auteur et traditionniste (cf. GAL, suppl. T 709); possesseur, déja, d’une riche
bibliothéque, c’est a lui, notamment, qu’IT doit son goiit des livres. Mieux encore : un de ses
arriére-(ou arriére-arriére-) grands-péres n’était autre que lillustre Abu Ga‘far al-Tasi, Sayh
al-td@’ifa (m. 460/1067). On ne s’étonnera donc pas des hautes positions occupées par lui et les
siens. Marié a la fille du vizir chiite Tbn Mahdji, il n’avait pas encore quarante ans que le calife
al-Mustansir lui proposait la charge de syndic supréme (nagib al-nuqaba’) des ‘Alides; une
dignité¢ qu’IT, sur le coup, refusa, mais qu’il finit par accepter quand ce fut Hulagu, le

BCAI 10 (1993) E. Kohlberg: Belief and Law in Imami Shi‘ism, recensé par M.A. Amir Moezzi

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



