1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

sur le terme harabat ou, entre autres hypothéses, il fait dériver le mot de hér (soleil) et de
abajava (déme, temple) iraniens, p. 114, sqq., (étymologie corroborée en partie par le contexte
de ’emploi du terme dans la poésie mystique persane en particulier chez ‘Eraqi ou Hafez),
I’examen des centres spirituels des femmes ol I’A. réussit a dégager la tension qui entourait
le sujet dans les milieux mystiques, p. 250 sqq., ou encore les relations internationales entre les
hanegah-s, p. 459 sqq.

Quelques déficiences sont néanmoins a déplorer. L’ouvrage garde un peu trop l’aspect
d’une thése de doctorat avec des «remplissages » malheureusement trop fréquents dans ce
genre de travail ; la répétition des sempiternels lieux communs sur ’origine du soufisme (p. 13 sqq.),
des rapprochements nullement convaincants avec des centres spirituels, voire des lieux de culte
zoroastriens, chrétiens ou méme bouddhistes (p. 33-46), ou encore des définitions trop expéditives
ou trop abstraites de certains termes techniques ou pratiques cultuelles du soufisme (tawakkul,
tawba, dikr, wird...). Dans la large perspective que s’est imposé I’A. — et ce malgré le titre
de Pouvrage — on se demande pourquoi les deux extrémités du monde musulman, 3 savoir
le Maghreb et le sous-continent indien ainsi que I’Extréme-Orient musulman, sont si injustement
et compleétement absents. Signalons enfin D’extréme paucité des études occidentales consultées
(six titres dont The Encyclopaedia of Islam et The Shorter Encyclopaedia of Islam sur un total
de prés de trois cents sources); signalons parmi les publications les plus récentes contenant
des informations directement liées a plusieurs des propos essentiels du livre : R.W. Bulliet, The
patricians of Nishapur, Cambridge, 1972; J. Chabbi, « Fonction du ribat 4 Bagdad », REI 42/1
(1974); id., « Remarques sur le développement historique des mouvements ascétiques et mystiques
au Khorasan », ibid., 46 (1977); sur le role de I’alliance du $afi‘isme-as‘arisme avec le soufisme
en Iran oriental dans la multiplication des hdnegah-s, on consultera avec intérét H. Halm,
Die Ausbreitung der shafiitischen Rechtsschule, Wiesbaden, 1974; enfin sur les Karramiyya qui
semblent €tre les premiers a avoir donné au haneqah les spécificités qu’on lui connait dans la
mystique musulmane, voir [’étude de J. van Ess et surtout son impressionnante bibliographie,
Ungeniitzte Texte zur Karramiya, eine Materialsammlung, Heidelberg, 1980. Ajoutons tout de
suite que ces quelques remarques critiques ne doivent aucunement occulter le fait que I’ouvrage
du savant iranien fournit aux spécialistes du soufisme une somme probablement proche de
I’exhaustivité sur les aspects les plus importants de la question.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZI
(EPHE, Paris)

Johan G. J. Ter HAAR, Volgeling en erfgenaam van de profeet — De denkwereld van
shaykh Ahmad Sirhindi (1564-1624). Leiden, 1989. 175 p.

Le grand penseur et soufi du xvi®-xvn® siécle, Ahmad Sirhindi (1564-1624), a exercé
une influence durable sur I'Islam du sous-continent indien dés son vivant, et jusqu’a nos jours,
ou I'on continue de I’appeler mugaddid-i alf-i tani, « rénovateur du second millénaire (de 1’ére
hégirienne) ». L’image qu’en a offerte la littérature islamologique fut pendant longtemps assez

BCAI 10 (1993) J.G.J. Ter Haar: Volgeling en erfegenaam van de profeet-De denkwereld van shayk Ahmad Sirhindi (1564-1624), Disciple et héritier du Prophéte. La
pensée de shaykh Ahmad Sirhindi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

sévére : Sirhindi était vu principalement comme un dévot littéraliste, se posant en adversaire
déclaré des doctrines d’Ibn ‘Arabi en matiére de soufisme, farouchement attaché a I’application
stricte de la Loi musulmane et déployant tous ses efforts auprés de la cour de Gahangir pour
extirper les séquelles de la politique d’Akbar, fort souple dans le domaine confessionnel.
L’aspect partiel et partial d’un tel jugement avait déja été dénoncé dans le livre dense et
documenté de Y. Friedmann, Shaykh Ahmad Sirhindi. An Outline of his Thought and a Study
of His Image in the Eyes of Posterity (Montréal, 1971). Celui-ci avait notamment souligné que
la source principale de la pensée de Sirhindi était a chercher dans le soufisme, et non dans
une attitude d’ordre politique. Au terme d’une thése soutenue 3 Leiden en 1989 intitulée
Disciple et héritier du prophéte — La pensée de shaykh Ahmad Sirhindi, J. ter Haar reprend
ici la recherche ot Friedmann I’avait laissée. S’attachant plus aux questions doctrinales qu’a
leurs aspects historiques, il propose une série de mises au point dont nous ne pouvons ici que
tracer bien schématiquement les conclusions principales.

En premier lieu, une recherche systématique de I’ensemble de 1’ceuvre de Sirhindi (non
seulement les célebres Maktiabat, mais plusieurs autres traités beaucoup moins exploités; cf. p. 5-
25), mise en paralléle avec les événements connus de sa biographie, permet d’en établir une
chronologie & peu prés siire. Ter Haar souligne I’importance décisive, dans sa vie comme dans
son ceuvre, de son entrée dans l'ordre nag$bandi en 1599 sous la direction spirituelle de
Muhammad Baqi bi-llih, et de I’expérience spirituelle concomitante. Il arrive a la conclusion
que les €crits doctrinaux les plus « exotériques » et polémiques datent de la premiére partie
de la vie de 'auteur, antérieurement & sa conversion. Il démontre par ailleurs aussi que les
textes décrivant son itinéraire et ses expériences mystiques datant de 1’époque de sa direction
spirituelle par Muhammad Baqi bi-llah (soit de 1599 a 1603) sont bel et bien I’expression du
vécu spirituel de Sirhindi, et non, comme le suggérait Y. Friedmann, I’écho d’une progression
stéréotypée, relativement détachée en tout cas de son histoire personnelle (p. 36 sq.).

La pensée de Sirhindi, nous le rappelions, est de portée essentiellement mystique, soufie.
Ses incursions dans les affaires politiques ont été ponctuelles, comme 1’a déja souligné Friedmann,
et occupent une place restreinte dans ses écrits. Toutefois, le pivot de toutes ses prises de position
réside dans I’affirmation répétée de la nécessité de 1’observance de la loi religieuse, de 1’ortho-
praxie, ainsi que l’attestation plus véhémente encore de I’absolue transcendance divine. Car
si le soufisme constitue bel et bien I’islam réel et accompli (hagigi, opp. & magazi), on ne peut
absolument pas envisager de suivre sa voie sans un respect scrupuleux de la Sari‘a.

C’est sans doute cette volonté de respecter intégralement le zahir de la religion qui est
la raison principale de son opposition a certaines théses d’Ibn “Arabi. J. ter Haar note d’ailleurs
que ces réticences étaient ponctuelles, limitées a certains aspects doctrinaux. Sirhindi refuse
ainsi I’idée de la non-éternité de I’enfer pour les mécréants (p. 65), ou I’identification du Qutb
et du Gawt dans la hiérarchie mystique (p. 85 et 115), ou encore la notion de vision de Dieu
post mortem que proposait le Sayh al-akbar (p. 116 sq.). Par-dessus tout, c’est la doctrine de
la wahdat al-wugid qu’il a combattue, et cela pour deux motifs. Le premier est que cette théorie
risque d’atténuer la transcendance absolue de [’essence divine (p. 117 sq.), qui reste 3 jamais
inconnaissable et imparticipable. Le plus haut degré de 1’expérience mystique, ma'biidiyat-i sirf
(ou Sirhindi affirme avoir dépassé Ibn ‘Arabi), est bien la servitude absolue et totale entrainée

BCAI 10 (1993) J.G.J. Ter Haar: Volgeling en erfegenaam van de profeet-De denkwereld van shayk Ahmad Sirhindi (1564-1624), Disciple et héritier du Prophéte. La
pensée de shaykh Ahmad Sirhindi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

par cette découverte, passés les moments d’union extatique ou sobre (p. 35 sq.). La deuxiéme
critique, adressée a cette doctrine, est qu’elle pouvait servir de justification a des soufis immatures
ou impies pour échapper aux obligations de la Sari'a (p. 109 sq.). Mais ces réserves faites,
Sirhindi juge la pensée d’Ibn ‘Arabi tout & fait acceptable pour I’orthodoxie, et confesse en
avoir longtemps bénéficié : pour lui, le débat entre soufis et ‘wlama’ est au fond une querelle
de points de vue, voire de terminologie (p. 120 sq.). Et ces prises de position n’ont jamais
empéché Sirhindi de manifester le plus grand respect pour I'ccuvre et la personne du grand
soufi andalou.

La pensée de Sirhindi ne s’est toutefois pas cantonnée a un tel balisage dont les éléments
ne sont pas toujours originaux. Ses réflexions sur la sainteté (walayat) des soufis qui, ayant
vraiment suivi (notion de mutaba‘at; cf. p. 48 sq.) la voie du Prophéte jusqu’au bout et dans
tous ses aspects, acquiérent le rang de Compagnons, révélent plus d’audace. Elles culminent
dans I’idée que le saint accompli atteint le niveau du Prophéte : non qu’il le rejoigne en dignité,
loin de 1a, mais parce qu’il a comme lui eu accés a ’essence divine sans aucun intermédiaire.
De plus, méditant sur la fonction de mugaddid de chaque siécle, Sirhindi en vint A considérer
que la rénovation du II° millénaire aurait une ampleur toute particuliére. A ce moment-la,
le prophéte Muhammad se retirerait complétement dans l’enceinte du mystére de Dieu,
et son role devrait alors étre assumé par un membre de sa communauté qui, étant un parfait
soufi, investi par conséquent de la présence, de I’existence méme de Dieu, serait 3 méme de
renouveler lislam dans sa mission. Il ne fait pas de doute que Sirhindi se considérait lui-méme
comme ce mugaddid précisément.

Cet ouvrage contient de nombreux autres développements dont nous ne pouvons rendre
compte ici, sur le déroulement du cheminement mystique par exemple, ou encore sur la
spiritualité de I’ordre nagsbandi. Au total, on le voit, ce travail documenté avec richesse et
précision, clair et bien argumenté, est un bon exemple de la progression de la recherche dans
un domaine particulier par des publications venant se compléter et se corriger avec bonheur.,

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

Etan KOHLBERG, Belief and Law in Imami Shi‘ism. Variorum, Collected Studies
Series, Hampshire (G.B.), 1991. 352 p. (plusieurs paginations selon les articles)
-+ 12 p. d’index.

La publication de chaque volume des Variorum Collected Studies Series (ou les Variorum
Reprints) constitue un heureux événement non seulement parce que les auteurs publiés font
partie des figures marquantes de I’islamologie (M. J. Kister, F. Rosenthal, W. Madelung,
R. Brunschvig, G. Vajda...), mais aussi parce qu’on y trouve réunis en un ou deux volumes
les travaux de ces derniers jusque-la dispersés dans des ouvrages collectifs ou des revues
savantes parfois difficilement accessibles. Etan Kohlberg, le grand et encore jeune savant

BCAI 10 (1993) J.G.J. Ter Haar: Volgeling en erfegenaam van de profeet-De denkwereld van shayk Ahmad Sirhindi (1564-1624), Disciple et héritier du Prophéte. La

pensée de shaykh Ahmad Sirhindi, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



