72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

le vers 8 de la troisiéme réponse : boro ey hage hod rd nik beSnds/ke nabvad farbehi manand-e
amds); d’autres, traduits ceux-Ia, sont carrément incompréhensibles (ex. le vers 15 de la deuxiéme
réponse : « La noirceur du visage n’est pas séparée du contingent/ Dans les deux mondes, « Dieu
est Celui qui sait tout », ou le vers 12 de la troisiéme réponse : « La ligne imaginaire du H de Hu/
Produit deux yeux au moment ou Il regarde»). Ne parlons pas de la traduction de termes haute-
ment techniques (« concept » pour tasawwur, « descente de U'esprit» pour hulil, « phénomé-
nalisation », ou « émanation» pour ta‘ayyun, « dévot» pour magdib-e mutlag, «la
connaissance démontrée » pour ‘ilm al-yaqin, « la connaissance expérimentée ou certaine» pour
‘ayn al-yagin, «illumination » pour kaff, « pensées secrétes » pour sirr, « mystique » pour
mard-e ma‘nd, etc.). Le poéme de Sabestari (ni d’ailleurs le commentaire de Lahigi) ne méritait
franchement pas ce « traitement de faveur ». Seule la déception reste a la hauteur de la traduction
frangaise de ce texte magnifique.
Mohammad Ali AMIR-MOEZZ1
(EPHE, Paris)

Mohsen KIYANT MIRA, Tarih-e haneqah dar Iran. Tahiri, Téhéran, 1369 solaire/1990.
620 p. dont 72 d’index et 22 de bibliographie.

Cet important ouvrage, impressionnant par son érudition dans le domaine de la littérature
classique, par le traitement critique qu’il réserve aux sources ou par le nombre des domaines
d’investigation, est, & ma connaissance, la premiére grande monographie consacrée au hdaneqah
et marque de ce fait une date dans les études consacrées au soufisme. Un rapide coup d’il
sur quelques chapitres ou sous-chapitres montre la modestie sinon l'inadéquation de [’intitulé
du livre qui dépasse de loin la seule « Histoire du Aaneqdh en Iran » : la typologie des centres
spirituels musulmans, ’analyse des termes hanegah, ribat, masgid, sawma‘a, duwayra, zawiya,
madrasa, takya, langar, harabat, I’architecture et batiments annexes, le premier Adneqah, les
centres spirituels et initiatiques 3 Baghdad, 3 La Mecque, en Egypte, en Asie Mineure, en Syrie,
et dans le monde iranien proprement dit : le Hurasan, la Transoxiane [persanophone et
turcophone], le Fars, I’Adarbaygin, 1’Ouest, le Sud et le Centre iraniens, les hanegah de femmes,
I’évolution post-safavide en Iran, les sources et la gestion économiques du Adnegah, la direction
et D’organisation interne, les activités culturelles, les réglements et les pratiques (initiation,
jelines et autres mortifications, services, dikr-s, sama‘-s, ¢illa-s, chitiments corporels, réglements
liés & la hirga...), systétmes de communication, le rdle de la futuwwa, les relations des divers
ordres mystiques, réle social et implication politique, relation avec les autorités religieuses...
Certains développements, malgré la sous-documentation évidente de I’A., restent particuliére-
ment intéressants et suffisamment suggestifs pour susciter de passionnantes recherches ultérieures :
I’influence des centres spirituels et de propagande mithriaques et manichéens, p. 28 sq.,
(apparemment les seules indications directes du c6té musulman proviennent de ’auteur anonyme
des Hudiid al-‘alam écrit en 372/982, mais les indications d’un Ibn al-Nadim ou d’un Birini,
les écrits manichéens surtout orientaux ou encore les écrits des voyageurs grecs en Iran
préislamique restent des mines d’informations encore inexploitées), les spéculations de I’A.

BCAI 10 (1993) M. Kiyani Mira: Tarih-e haneqah dar Iran, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

sur le terme harabat ou, entre autres hypothéses, il fait dériver le mot de hér (soleil) et de
abajava (déme, temple) iraniens, p. 114, sqq., (étymologie corroborée en partie par le contexte
de ’emploi du terme dans la poésie mystique persane en particulier chez ‘Eraqi ou Hafez),
I’examen des centres spirituels des femmes ol I’A. réussit a dégager la tension qui entourait
le sujet dans les milieux mystiques, p. 250 sqq., ou encore les relations internationales entre les
hanegah-s, p. 459 sqq.

Quelques déficiences sont néanmoins a déplorer. L’ouvrage garde un peu trop l’aspect
d’une thése de doctorat avec des «remplissages » malheureusement trop fréquents dans ce
genre de travail ; la répétition des sempiternels lieux communs sur ’origine du soufisme (p. 13 sqq.),
des rapprochements nullement convaincants avec des centres spirituels, voire des lieux de culte
zoroastriens, chrétiens ou méme bouddhistes (p. 33-46), ou encore des définitions trop expéditives
ou trop abstraites de certains termes techniques ou pratiques cultuelles du soufisme (tawakkul,
tawba, dikr, wird...). Dans la large perspective que s’est imposé I’A. — et ce malgré le titre
de Pouvrage — on se demande pourquoi les deux extrémités du monde musulman, 3 savoir
le Maghreb et le sous-continent indien ainsi que I’Extréme-Orient musulman, sont si injustement
et compleétement absents. Signalons enfin D’extréme paucité des études occidentales consultées
(six titres dont The Encyclopaedia of Islam et The Shorter Encyclopaedia of Islam sur un total
de prés de trois cents sources); signalons parmi les publications les plus récentes contenant
des informations directement liées a plusieurs des propos essentiels du livre : R.W. Bulliet, The
patricians of Nishapur, Cambridge, 1972; J. Chabbi, « Fonction du ribat 4 Bagdad », REI 42/1
(1974); id., « Remarques sur le développement historique des mouvements ascétiques et mystiques
au Khorasan », ibid., 46 (1977); sur le role de I’alliance du $afi‘isme-as‘arisme avec le soufisme
en Iran oriental dans la multiplication des hdnegah-s, on consultera avec intérét H. Halm,
Die Ausbreitung der shafiitischen Rechtsschule, Wiesbaden, 1974; enfin sur les Karramiyya qui
semblent €tre les premiers a avoir donné au haneqah les spécificités qu’on lui connait dans la
mystique musulmane, voir [’étude de J. van Ess et surtout son impressionnante bibliographie,
Ungeniitzte Texte zur Karramiya, eine Materialsammlung, Heidelberg, 1980. Ajoutons tout de
suite que ces quelques remarques critiques ne doivent aucunement occulter le fait que I’ouvrage
du savant iranien fournit aux spécialistes du soufisme une somme probablement proche de
I’exhaustivité sur les aspects les plus importants de la question.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZI
(EPHE, Paris)

Johan G. J. Ter HAAR, Volgeling en erfgenaam van de profeet — De denkwereld van
shaykh Ahmad Sirhindi (1564-1624). Leiden, 1989. 175 p.

Le grand penseur et soufi du xvi®-xvn® siécle, Ahmad Sirhindi (1564-1624), a exercé
une influence durable sur I'Islam du sous-continent indien dés son vivant, et jusqu’a nos jours,
ou I'on continue de I’appeler mugaddid-i alf-i tani, « rénovateur du second millénaire (de 1’ére
hégirienne) ». L’image qu’en a offerte la littérature islamologique fut pendant longtemps assez

BCAI 10 (1993) M. Kiyani Mira: Tarih-e haneqah dar Iran, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



