70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

SHABESTARI Mahmiid, La Roseraie du Mystére suivi du Commentaire de Lahiji (sic),
traduit du persan, présenté et annoté par Djamshid Mortazavi et Eva de Vitray-
Meyerovitch. Sindbad, Collection la Bibliothéque Persane, Paris, 1991. 226 p.

En 829/1425, un certain Sirdzi donna une traduction versifiée en turc de GolSan-e raz
(Istanbul, s.d.); c’était la premiére traduction du célébre marnawi du grand mystique iranien
originaire d’Adarbaygan Mahmid Sabestari (m. 720/1320), effectuée un peu plus d’un siécle
aprés la rédaction de I'ouvrage en 717/1317. D’autres traductions verront le jour tout au long
du xix© siécle : en allemand versifié par Von Hammer-Purgstall (Vienne, 1838), en anglais
par Whinfield qui établit la premiére édition critique du texte (Londres, 1880) et en ourdou
par Mawlawl Ahmad Hasan Suwati (Delhi, s.d. [1890]). L’auteur est une des plus grandes
figures du soufisme iranien et le texte, extrémement populaire, surtout dans les milicux lettrés
et mystiques — il en existe quarante-quatre commentaires en plusicurs langues de 1’Islam d’aprés
I’étude érudite de A. Gol¢in Ma‘ani, Noshe-haye hatti, Nasriyye-ye Daneskade-ye Adabiyyat-e Danes-
gah-e Tehran, 4, 1964 — est une véritable somme condensée des thémes fondamentaux du sou-
fisme et il constitue la premiére grande tentative poétique de vulgarisation de la théosophie d’Ibn
‘Arabi en Iran et de son harmonisation avec la mystique proprement iranienne. L’ouvrage est
écrit a la demande et en réponse aux questions de Amir Husayni Harawi (m. 718/1318), maitre
de I’Ordre des Suhrawardiyya et auteur de plusieurs recueils mystiques (cf. par ex. Hwand Mir,
Habib al-siyar, éd. G. Homayi, 111/74). Le commentaire le plus célébre et sans doute le plus
complet de la Roseraie du Mpystére est 1’ceuvre de Sams al-Din Muhammad Lahii (m. 869/
1464), disciple et un des successeurs de Sayyid Muhammad Nirbahs, ceuvre intitulé Mafatih
al-i‘¢az fi Sarh Golsan-e Raz (cf. par ex. Studtari, Magalis al-mu’minin, « Maglis» 6; Ma‘sim
‘Ali Sah, Tard’iq al-haqd’iq, éd. M.G. Mahgub, 111/55; Hidayat, Riyad al-‘arifin, 40 sq.).

Fort malheureusement, 1’ouvrage de Mortazavi-Vitray-Meyerovitch, publié d’ailleurs d’une
maniére fort belle, ne réussit jamais ni a étre a la hauteur de la longue attente d’une traduction
frangaise ni & atteindre la rigueur qu’exige ’approche de textes aussi importants que ceux de
Sabestari et de Lahigi. Les translittérations sont trop souvent erronées, & commencer par
les noms de I’auteur et du commentateur ainsi que les titres de leurs ouvrages (j’adopte ici
le systeme des traducteurs) : Sa‘ud-Din Shabestari, p. 11 (au lieu de Sa‘d ad-Din), Jillani e-Lahiji,
p. 17 et méme dans le titre et ailleurs (au lieu de Jildni — ou Gilani — LAahiji, avec un & long),
Golshan-e Raz, partout (au lieu de Rdz, avec un 4 long; « Raz» en persan classique signifie
la vigne), Mafdtih ul-a‘jéz, partout (au lieu de Mafdtih, avec un 1long, et i'jdz); les noms de
deux autres commentateurs du poéme, p. 17 : Shih Da‘i “Ali Alldh (au lieu de Shah Da‘i
ila-llah), Nuzafar ud-Din (au lieu de Muzaffar ud-Din), etc. Khdnegdh n’a jamais signifié, a
ma connaissance, «la taverne» (p. 16), il y a manifestement confusion avec khardbdt; la date
de la mort de Lahiji est 1464 et non 1507 (p. 17). L’introduction elle-méme ne fait que
reprendre presque mot pour mot et en la résumant maladroitement celle, passablement dépassée,
de Keyvan Sami‘i a I’édition des Mafatih faite par A.R. Hamed (Téhéran, 1337 solaire/1959),
édition qu’ont utilisée les traducteurs sans jamais le dire (une nouvelle édition critique, de
loin meilleure que la précédente, faite par M.R. Barzegar Haleqi et ‘E. Karbasi, vient d’étre
publiée & Téhéran, 1992, mais les traducteurs ne pouvaient bien entendu pas la connaitre).

BCAI 10 (1993) M. Shabestari: La Roseraie du Mystére, trad. Dj. Mortazavi et E. de Vitray-Meyerovitch, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 . ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

Aussi bien dans I'introduction que dans les notes on parle a plusieurs reprises de la wahdat
al-wugitd sans jamais prononcer le nom d’Ibn “Arabi ni évoquer la moindre relation doctrinale
entre ’auteur et le mystique andalou. Rien n’a été tenté non plus pour dégager, ne serait-ce
que sommairement, les causes de la genése ou les articulations de la pensée $abestarienne ni
I’influence de celle-ci sur le soufisme iranien postérieur. Et pour cause, les autres ouvrages
de Sabestari, pourtant presque tous édités et ce a plusieurs reprises, n’ont nullement été consultés,
or, de nombreux passages obscurs de la Roseraie y trouvent des éléments de réponse. Le
commentaire de Lahigi comprend prés de sept cent cinquante pages, la traduction n’en occupe
ici qu’un peu plus de cent (p. 93-203); les critéres de la sélection des passages restent flous et le
texte perd toutes ses originalités. Les quatre cent trente-quatre notes (p. 207-221) ne présentent
jamais ne serait-ce que I’ombre d’une recherche rigoureuse objective, nulle référence aux autres
textes mystiques, aucune allusion aux études consacrées au soufisme, pas I’ombre d’une indication
bibliographique, aucune approche critique mais uniquement des explications sommaires relevant
du commentaire élémentaire du texte, rarement probantes, parfois inintelligibles et souvent fort
discutables (par ex. note 2 : « La Plume (calame), I’'un des noms de I’agl-e Kul, la Raison
universelle...; » n. 4 : « Le monde phénoménal n’a pas d’existence « objective » réelle, c’est
seulement la répétition de I’Un»; n. 66 : « La noirceur du visage c’est-a-dire le néant, le
non-tre... »; n. 173 : « La sainteté¢ (waliydt, au lieu de waldyat), se rapprocher de Dieu en
effacant le soi, est commune aux prophétes et aux saints, mais tandis que les premiers
doivent précher, les seconds doivent seulement obéir»; n. 208 : « ““ Le secret > c’est-a-dire
le ceeur, les pensées secrétes »; n. 388 : « La taverne signifie 1’Unité », etc.).

Chose plus grave, les défaillances des notes-commentaires sont dues en partie aux multiples
erreurs de traduction. En effet, si les traducteurs ont le droit de ne pas adopter une attitude
scientifique, il ressort par contre de leur devoir de présenter une traduction rigoureuse et
précise dans la mesure du possible. Or les approximations, voire les erreurs, commencent dés
le premier hémistiche traduit : « Au Nom de Celui qui enseigna la pensée a4 I’Ame » au lieu de
« Au Nom de Celui qui enseigna la méditation a ’esprit » — be nam-e anke gan ra fekrat
amitht — (pour « méditation » comme traduction de fekrat, il suffit de se reporter aux premiére
et seconde réponses de Golsan; « réflexion » serait également une traduction heureuse puisque
d’apreés les réponses susmentionnées il s’agit de la faculté dans laquelle se reflétent ou se
manifestent les réalités d’en-haut. Gan, c’est lesprit et non pas I’dme — ravan en persan,
nafs en arabe —, d’ou le malaise des traducteurs en donnant la traduction du commentaire
de Lahigi: « I’'Ame c’est-a-dire D’esprit humain », p. 94, pour gan ‘ebdrat az rith-e ensanist ou
le commentateur utilise tout simplement le terme rith, ’équivalent arabe du gan persan. Il faut
se rappeler qu’il s’agit du soufisme au vir®/xix® siecle, ou le lexique technique mystique a acquis
une précision quasi mathématique). Et cela continue : second hémistiche : « Et alluma, de Sa
lumiére spirituelle, la lampe du cceur » au lieu de « Et alluma la lampe du cceeur par la lumiére
de ’esprit » — derag-e del be niir-e gan barafruht —. Le second vers : « Celui dont la Lumiére
illumine les deux mondes/Et dont la grace transforme la poussiére d’Adam en roses » au lieu
de « Celui qui illumina les deux mondes par Sa Faveur / Et dont I’Emanation fit une roseraie
de l’argile d’Adam » — ze fadla§ har do “alam gast roSan/ze fayda$ hak-e adam gadt golsan —.
Certains vers particuliérement difficiles & traduire sont purement et simplement éliminés (par ex.

BCAI 10 (1993) M. Shabestari: La Roseraie du Mystére, trad. Dj. Mortazavi et E. de Vitray-Meyerovitch, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

le vers 8 de la troisiéme réponse : boro ey hage hod rd nik beSnds/ke nabvad farbehi manand-e
amds); d’autres, traduits ceux-Ia, sont carrément incompréhensibles (ex. le vers 15 de la deuxiéme
réponse : « La noirceur du visage n’est pas séparée du contingent/ Dans les deux mondes, « Dieu
est Celui qui sait tout », ou le vers 12 de la troisiéme réponse : « La ligne imaginaire du H de Hu/
Produit deux yeux au moment ou Il regarde»). Ne parlons pas de la traduction de termes haute-
ment techniques (« concept » pour tasawwur, « descente de U'esprit» pour hulil, « phénomé-
nalisation », ou « émanation» pour ta‘ayyun, « dévot» pour magdib-e mutlag, «la
connaissance démontrée » pour ‘ilm al-yaqin, « la connaissance expérimentée ou certaine» pour
‘ayn al-yagin, «illumination » pour kaff, « pensées secrétes » pour sirr, « mystique » pour
mard-e ma‘nd, etc.). Le poéme de Sabestari (ni d’ailleurs le commentaire de Lahigi) ne méritait
franchement pas ce « traitement de faveur ». Seule la déception reste a la hauteur de la traduction
frangaise de ce texte magnifique.
Mohammad Ali AMIR-MOEZZ1
(EPHE, Paris)

Mohsen KIYANT MIRA, Tarih-e haneqah dar Iran. Tahiri, Téhéran, 1369 solaire/1990.
620 p. dont 72 d’index et 22 de bibliographie.

Cet important ouvrage, impressionnant par son érudition dans le domaine de la littérature
classique, par le traitement critique qu’il réserve aux sources ou par le nombre des domaines
d’investigation, est, & ma connaissance, la premiére grande monographie consacrée au hdaneqah
et marque de ce fait une date dans les études consacrées au soufisme. Un rapide coup d’il
sur quelques chapitres ou sous-chapitres montre la modestie sinon l'inadéquation de [’intitulé
du livre qui dépasse de loin la seule « Histoire du Aaneqdh en Iran » : la typologie des centres
spirituels musulmans, ’analyse des termes hanegah, ribat, masgid, sawma‘a, duwayra, zawiya,
madrasa, takya, langar, harabat, I’architecture et batiments annexes, le premier Adneqah, les
centres spirituels et initiatiques 3 Baghdad, 3 La Mecque, en Egypte, en Asie Mineure, en Syrie,
et dans le monde iranien proprement dit : le Hurasan, la Transoxiane [persanophone et
turcophone], le Fars, I’Adarbaygin, 1’Ouest, le Sud et le Centre iraniens, les hanegah de femmes,
I’évolution post-safavide en Iran, les sources et la gestion économiques du Adnegah, la direction
et D’organisation interne, les activités culturelles, les réglements et les pratiques (initiation,
jelines et autres mortifications, services, dikr-s, sama‘-s, ¢illa-s, chitiments corporels, réglements
liés & la hirga...), systétmes de communication, le rdle de la futuwwa, les relations des divers
ordres mystiques, réle social et implication politique, relation avec les autorités religieuses...
Certains développements, malgré la sous-documentation évidente de I’A., restent particuliére-
ment intéressants et suffisamment suggestifs pour susciter de passionnantes recherches ultérieures :
I’influence des centres spirituels et de propagande mithriaques et manichéens, p. 28 sq.,
(apparemment les seules indications directes du c6té musulman proviennent de ’auteur anonyme
des Hudiid al-‘alam écrit en 372/982, mais les indications d’un Ibn al-Nadim ou d’un Birini,
les écrits manichéens surtout orientaux ou encore les écrits des voyageurs grecs en Iran
préislamique restent des mines d’informations encore inexploitées), les spéculations de I’A.

BCAI 10 (1993) M. Shabestari: La Roseraie du Mystére, trad. Dj. Mortazavi et E. de Vitray-Meyerovitch, recensé par M.A. Amir Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



