1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

b. Salim, le disciple de Tustari. Cette hypothése vraisemblable situe donc ce texte a I’époque
de la rédaction des premiers grands manuels classiques de fasawwuf, le Qiit al-quliib d’Abi
Talib al-Makki pour I’Traq; le Ta'arruf de Kalabadi et les Luma® de Sarrag pour le Hurasan
et la Transoxiane.

Le contenu du texte n’est que trés briévement présenté. La traduction des titres des
chapitres est suivie d’un renvoi aux chapitres équivalents dans les traités classiques. Aprés une
introduction assez comparable a celle des Luma‘, faisant ’apologic du tasawwyf, les premiers
chapitres traitent des fondements de la Voie : pauvreté, détachement, opposition a I’dme; les
suivants, de ce qui distingue intérieurement les soufis des autres hommes; leur qualité d’étranger,
leur adoration, leurs sciences, leur abandon total en Dieu... Sont détaillés ensuite leurs vertus
et leur comportements vis-a-vis de leurs semblables et des autres hommes, les particularités
de leur mode de vie : pérégrination et retraite dans les mosquées... pour finir par un chapitre
sur l'audition spirituelle (sama‘) et I'expérience intérieure qui ’accompagne (wagd). Si on
compare cet ouvrage aux manuels de méme époque, on peut constater, a la suite de B.R.,
qu’il n’y est pas question des ceuvres d’adoration ni de doctrine. En intitulant son traité Adab
al-mulitk, Pauteur a voulu avant tout définir Dattitude spécifique de 1élite spirituelle dont
la royauté s’exerce sur soi-méme et par conséquent sur tout I*univers, puisqu’elle a renoncé
a tout sauf & Dieu.

Il faudra désormais tenir compte de ce nouveau texte pour étudier la mise en place au
Ivé/x¢ s. d’un tasawwuf appelé a servir de modéle pour les siécles suivants. On ne peut qu’étre
reconnaissant & B.R. de I’avoir mis a notre disposition dans une présentation impeccable.

Denis GriL
(Université de Provence)

Jean R. MicHOT, Musique et danse selon Ibn Taymiyya. Le Livre du Samad et de
la Danse (Kitdb al-Sama” wa I-Rags)!, compilé par le shaykh Muhammad
al-Manbiji. Librairie Philosophique J. Vrin, Etudes musulmanes XXXIII, Paris,
1991. 43 p. (Avant-Propos, Bibliographie et Introduction) - 95 p. (Traduction) -
78 p. (Lexique + Appendice + Index).

Dé¢ja auteur de La destinée de I’homme selon Avicenne dont on ne pouvait dire que
du bien 2, J. Michot, président du Centre de philosophie arabe & I’université catholique de
Louvain ou il enseigne, a momentanément délaissé la pensée du Sayh al-ra’is des faldsifa pour
s'intéresser 4 celle de I'un des plus féroces et des plus avisés critiques de la falsafa que 1’Islam
ait connu. Ibn Taymiyya (m. 728/1328) est, depuis quelque temps déja, puisque le regretté
H. Laoust fut linitiateur du mouvement, 'une des principales cibles de I’orientalisme, tant
sur le Vieux Continent que dans le monde anglo-saxon.

1. Malheureuse coquille sur la couverture : 2. Cf. le compte rendu de P. Lory, Bulletin
c’est bien sama’ qu’il faut lire, 4 deux reprises, critique, n°® 5 (1988), p. 102-104.
et non : sama’,

BCAI 10 (1993) J.R. Michot: Musique et danse selon Ibn Taymiyya. Le livre du Sama“ et de la Danse (Kitab al-Sama‘ wa I-Raqgs), compité par le shaykh Muhammad al-

Manbiji, recensé par E. Chaumont

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

Critique de la falsafa, Ibn Taymiyya, polygraphe d’une incroyable fécondité, le fut égale-
ment de tout ce qui, dans son esprit, était déviant, tant en pensée qu’en acte, par rapport a
ce qu’il estimait, avec cette certitude inébranlable d’étre dans le vrai qu’on lui connait, &tre
la sunna. Et comme ce critique était particuliérement peu accommodant, il n’y a guére que ce
dont il devait ignorer I'existence parmi ce qui se pensait et se faisait en son temps en terre
d’Islam qui ne fit pas ’objet de I’une ou ’autre de ses épitres dévastatrices.

C’est, en 1’occurrence, a la critique taymienne d’une pratique fort répandue dans les
milieux soufis de son temps — et toujours trés présente de nos jours, en Egypte notamment
(sous des formes, comme le remarque I’A. d’entrée de jeu, parfois aberrantes) —, le sama’,
que s’est attelé J. Michot, qui annonce également une anthologic de textes spirituels de cet
auteur considéré comme « un pair d’Avicenne, d’Ibn ‘Arabi, de Mulla Sadra al-Sirazi er alii ».
(Avant-Propos, p. 7; entreprise par ailleurs déja bien entamée dans la revue Le Musulman a
laquelle I’A. livre réguliérement des traductions d’Ibn Taymiyya). Il sera assurément précieux
de disposer ainsi, en langue frangaise, d’un livre dévoilant, avec la sympathie s’imposant dans
I’étude de tout penseur, le versant positif de la pensée d’Ibn Taymiyya.

Dans la premiére partie de ce livre (p. 23-43), aprés un bref avant-propos (p. 7 sq.) — ou
I’A. insiste sur la «respectabilité » scientifique de 1’étude de I’ceuvre d’Tbn Taymiyya malgré
l’'usage qui s’en trouve fait aujourd’hui dans certains milieux — et une bibliographie (p. 11-
20) — ou I’on trouvera toutes les références utiles concernant le dossier controversé du samd’
en Islam —, I’A. a cherché a replacer la critique taymienne du sama' dans le contexte
historique qui I’a vu naitre, soit celui des invasions mongoles, plus qu’a situer ses tenants et
ses aboutissants par rapport & [’ensemble de la pensée d’Ibn Taymiyya.

Mais en un sens certain, I’A. propose ainsi une analyse qui n’aurait sans doute pas déplu
4 Ibn Taymiyya lui-mé&me, parfaitement compris comme « un penseur militant, dont les écrits
portent la marque d’un combat mené sur le terrain de 1’histoire immédiate, au sein de la
communauté socio-religicuse dont il est membre » (p. 27). En un mot, la pratique du sama’,
selon Ibn Taymiyya, aurait, en favorisant une certaine forme de repli sur soi contraire a 1’idéal
communautaire préoné par la Loi, favorisé D’entreprise des Mongols vis-a-vis desquels les
musulmans, rendus passifs et défaitistes par le sama® et autres pratiques « déviantes », n’auraient
plus ni trouvé la force ni méme senti la nécessité de se défendre en se joignant au gihad qui
s’imposait.

On remarquera au passage, en s’en inquiétant, comment une telle pensée pourrait &tre,
le conditionnel n’est pas méme de mise, réutilisée de nos jours, comme telle — sans qu’il y ait
besoin de la simplifier en une idéologie de combat puisque c’en est déja une —, par de mémes
militants préoccupés d’histoire immédiate : il suffit de changer le nom des acteurs — celui
des Mongols par celui de I’«entité sioniste » patronnée par 1’« impérialisme occidental » —
pour que le climat de frustration actuellement prédominant dans le monde arabo-islamique
— qui a bien d’autres causes internes — autorise certains a légitimement se réclamer d’Ibn
Taymiyya pour, d’une part, s’en prendre aux « déviants » de la communauté, et, d’autre part,
en arriver a4 mitrailler des autocars de touristes. Ou comment, dans le cadre d’une religion
révélée, il apparait essentiel que jamais aucun membre de la communauté ne puisse, ni
s’autoproclamer, ni étre proclamé héraut de la Vérité : historiquement, I’Islam lui-méme s’est

BCAI 10 (1993) J.R. Michot: Musique et danse selon Ibn Taymiyya. Le livre du Sama“ et de la Danse (Kitab al-Sama‘ wa I-Raqgs), compité par le shaykh Muhammad al-
Manbiji, recensé par E. Chaumont

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

doté d’institutions relativement efficaces a cet égard et, en son temps, Ibn Taymiyya en fit
plusieurs fois 1’amére expérience. Mais qu’en est-il aujourd’hui?

Le texte dont ensuite J. Michot propose une méticuleuse traduction est le Kitdb al-sama’
wa l-rags — compilation d’al-Manbigi — tel qu’édité en 1323/1905 dans le second tome de
la magmi‘a al-rasd’il al-kubrd d’Ibn Taymiyya. J. Michot a, par ailleurs, pris soin de comparer
ce texte aux passages correspondants, d’une part, du vol. XI du Magmi* al-fatdwd séoudien,
et, d’autre part, du Talbis Iblis d’Ibn al-Gawzi et du Kasf al-zunin de Katib Celebi qui
reproduit certains passages du Kitab en question.

Le résultat est en tout point remarquable : raisonnablement annotée, la traduction proposée
est parfaitement lisible et il est sans doute inévitable, lorsque I’on tient & rester précis et exact,
que, parfois, le frangais se sente quelques affinités avec I’arabe. Inconvénient d’importance
secondaire, me semble-t-il, dans la mesure ou il me parait non seulement légitime mais extréme-
ment utile de privilégier, s’agissant de textes sans prétention littéraire, la forme méme de
I’expression de la pensée et d’en épouser au plus prés les articulations : il s’agit non seulement
pour le traducteur de restituer une pensée différente mais encore de montrer qu’elle est
différemment pensée. Et, a cet exercice, J. Michot excelle.

Puisqu’il faut en faire, la seule remarque que je ferai est la suivante : tout au long de la
traduction, les dérivés de la racine K-D-B sont traduits par des variations autour du mot
« mensonge ». Or, si telle est bien sa signification « dans la langue courante » (fi I-luga) et celle
qu’elle a conservée dans I’expression takdib al-rasil (« traiter le messager de menteur »), elle
a acquis, dans le cadre des sciences religieuses d’obédience non-mu‘tazilite, la signification de
« fausseté »; une tradition makdub, par exemple (p. 58), n’est pas une tradition « mensongére »,
c’est simplement une tradition « fausse » (cf. les trois Taymiyya dont Taqi al-Din, a/-Musawwada
fi usiil al-figh, Beyrouth s. date, p. 232). Comme les auteurs sunnites, contre la Mu'tazila,
insistaient sur ce point (cf., par exemple, Bagi, Ihkam al-fusil fi ahkdm al-usil, éd. Turki,
Beyrouth, 1986, p. 319, § 279), il était peut-&tre utile de le signaler.

La traduction est suivie : 1) p. 143-187, d’un lexique arabo-frangais absolument exhaustif
(jusqu’aux prépositions!), 2) p. 189-193, d’un bref appendice proposant la traduction d’extraits
d’autres textes d’Ibn Taymiyya indirectement ou directement relatifs au sama’, et 3) p. 197-
217 de cing index parfaitement réalisés.

La collection des « Ftudes musulmanes» chez Vrin s’enrichit assurément d’un livre
remarquable et réaffirme ainsi sa réputation, mais, soit dit en passant, est-ce réellement une
nécessité pour cette prestigieuse maison d’édition d’obliger ses auteurs & composer eux-mémes
leurs livres?

Eric CHAUMONT
(CNRS, Aix-en-Provence)

9 A

BCAI 10 (1993) J.R. Michot: Musique et danse selon Ibn Taymiyya. Le livre du Sama“ et de la Danse (Kitab al-Sama‘ wa I-Raqgs), compité par le shaykh Muhammad al-
Manbiji, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

SHABESTARI Mahmiid, La Roseraie du Mystére suivi du Commentaire de Lahiji (sic),
traduit du persan, présenté et annoté par Djamshid Mortazavi et Eva de Vitray-
Meyerovitch. Sindbad, Collection la Bibliothéque Persane, Paris, 1991. 226 p.

En 829/1425, un certain Sirdzi donna une traduction versifiée en turc de GolSan-e raz
(Istanbul, s.d.); c’était la premiére traduction du célébre marnawi du grand mystique iranien
originaire d’Adarbaygan Mahmid Sabestari (m. 720/1320), effectuée un peu plus d’un siécle
aprés la rédaction de I'ouvrage en 717/1317. D’autres traductions verront le jour tout au long
du xix© siécle : en allemand versifié par Von Hammer-Purgstall (Vienne, 1838), en anglais
par Whinfield qui établit la premiére édition critique du texte (Londres, 1880) et en ourdou
par Mawlawl Ahmad Hasan Suwati (Delhi, s.d. [1890]). L’auteur est une des plus grandes
figures du soufisme iranien et le texte, extrémement populaire, surtout dans les milicux lettrés
et mystiques — il en existe quarante-quatre commentaires en plusicurs langues de 1’Islam d’aprés
I’étude érudite de A. Gol¢in Ma‘ani, Noshe-haye hatti, Nasriyye-ye Daneskade-ye Adabiyyat-e Danes-
gah-e Tehran, 4, 1964 — est une véritable somme condensée des thémes fondamentaux du sou-
fisme et il constitue la premiére grande tentative poétique de vulgarisation de la théosophie d’Ibn
‘Arabi en Iran et de son harmonisation avec la mystique proprement iranienne. L’ouvrage est
écrit a la demande et en réponse aux questions de Amir Husayni Harawi (m. 718/1318), maitre
de I’Ordre des Suhrawardiyya et auteur de plusieurs recueils mystiques (cf. par ex. Hwand Mir,
Habib al-siyar, éd. G. Homayi, 111/74). Le commentaire le plus célébre et sans doute le plus
complet de la Roseraie du Mpystére est 1’ceuvre de Sams al-Din Muhammad Lahii (m. 869/
1464), disciple et un des successeurs de Sayyid Muhammad Nirbahs, ceuvre intitulé Mafatih
al-i‘¢az fi Sarh Golsan-e Raz (cf. par ex. Studtari, Magalis al-mu’minin, « Maglis» 6; Ma‘sim
‘Ali Sah, Tard’iq al-haqd’iq, éd. M.G. Mahgub, 111/55; Hidayat, Riyad al-‘arifin, 40 sq.).

Fort malheureusement, 1’ouvrage de Mortazavi-Vitray-Meyerovitch, publié d’ailleurs d’une
maniére fort belle, ne réussit jamais ni a étre a la hauteur de la longue attente d’une traduction
frangaise ni & atteindre la rigueur qu’exige ’approche de textes aussi importants que ceux de
Sabestari et de Lahigi. Les translittérations sont trop souvent erronées, & commencer par
les noms de I’auteur et du commentateur ainsi que les titres de leurs ouvrages (j’adopte ici
le systeme des traducteurs) : Sa‘ud-Din Shabestari, p. 11 (au lieu de Sa‘d ad-Din), Jillani e-Lahiji,
p. 17 et méme dans le titre et ailleurs (au lieu de Jildni — ou Gilani — LAahiji, avec un & long),
Golshan-e Raz, partout (au lieu de Rdz, avec un 4 long; « Raz» en persan classique signifie
la vigne), Mafdtih ul-a‘jéz, partout (au lieu de Mafdtih, avec un 1long, et i'jdz); les noms de
deux autres commentateurs du poéme, p. 17 : Shih Da‘i “Ali Alldh (au lieu de Shah Da‘i
ila-llah), Nuzafar ud-Din (au lieu de Muzaffar ud-Din), etc. Khdnegdh n’a jamais signifié, a
ma connaissance, «la taverne» (p. 16), il y a manifestement confusion avec khardbdt; la date
de la mort de Lahiji est 1464 et non 1507 (p. 17). L’introduction elle-méme ne fait que
reprendre presque mot pour mot et en la résumant maladroitement celle, passablement dépassée,
de Keyvan Sami‘i a I’édition des Mafatih faite par A.R. Hamed (Téhéran, 1337 solaire/1959),
édition qu’ont utilisée les traducteurs sans jamais le dire (une nouvelle édition critique, de
loin meilleure que la précédente, faite par M.R. Barzegar Haleqi et ‘E. Karbasi, vient d’étre
publiée & Téhéran, 1992, mais les traducteurs ne pouvaient bien entendu pas la connaitre).

BCAI 10 (1993) J.R. Michot: Musique et danse selon Ibn Taymiyya. Le livre du Sama“ et de la Danse (Kitab al-Sama‘ wa I-Raqgs), compité par le shaykh Muhammad al-

Manbiji, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



