66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Le second texte, Gawab kitab min al-Rayy, « Réponse a une lettre de Rayy», comporte
¢galement une lettre adressée a ’'un des maitres du Hurasan, Abd *Utman Sa‘id al-Hiri (p. 190-
205). L’ensemble serait donc une compilation due & des disciples. La premiére partie consiste
en lettres de direction spirituelle, ce qui montre que I’influence de Tirmidi s’étendait loin.
B.R. se demande qui pouvait étre le correspondant de Tirmidi 2 Rayy. Comme la plus ancienne
citation du ‘Ilm al-awliya’, un autre ouvrage de Tirmidi, se trouve dans le K. al-zina de ’auteur
ismaélien Abli Hatim al-Razi (m. 322 H.), B.R. suggére ce personnage. Tirmidi entretenait-il
avec lui des rapports directs et quelle était leur nature? Pour ce texte du moins, le ton de la
réponse laisse dubitatif. Toutefois certains termes employés par Tirmidi, dans la Sirat al-awliya’
notamment, pose la question des rapports entre le soufisme et le chi‘isme ésotérique.

En bref, on ne peut qu’attendre avec impatience la suite du travail de B.R. aprés ces
éditions de grande qualité, qu’il s’agisse de I’établissement du texte, des index ou de I’impression.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Adab al-muliik : ein Handbuch zur islamischen Mystik aus dem 4./10. Jahrhundert. Hrsg.
und eingeleitet von Bernd RADTKE. Beirut, 1991 in Kommission bei F. Steiner
Verlag Stuttgart (Beiruter Texte und Studien Bd. 37). vit + 34 p. en allemand; 145 p.
de texte arabe.

L’importance pour I’histoire de la littérature du soufisme de ce texte anonyme avait déja
¢té signalée par Fritz Meier (« Ein wichtiger Handschriftenfund zur Sufik », Oriens 20/1967)
et c’est lui-méme, comme nous le confie B.R., qui lui recommanda I’édition. L’ouvrage est
le premier d’une magmii'a comportant des traités de Ma‘mar al-Isfahani, Ibn Hafif et Sulami.
Il est difficile, pour diverses raisons, de leur attribuer la paternité de I’ouvrage. Son style se
distingue trop de celui d’Ibn Hafif. Quant & Ma'mar et Sulami, leur appartenance a 1’école
orientale impose de les écarter également. En effet la liste des autorités citées (p. 3-13) ne comporte
aucun maitre de I’Iran oriental. Tous ont vécu en Iran occidental, Iraq, Syrie, Egypte, ou
La Mecque. Gunayd et ses disciples, en particulier al-Sibli, sont le plus souvent cités. Deux
reperes permettent de dater assez précisément ce texte : Abl Bakr al-Duqqi (m. 360 H.) est
mentionné comme défunt, tandis que le nom d’Abi Bakr al-Tarastsi (m. 374 H.) n’est pas
suivi de la formule rahima-hu-llah, ce dernier étant le plus récent des maitres cités par ’auteur.
Par ailleurs, les deux seuls isndd-s mentionnés dans cet ouvrage partent de personnages appar-
tenant vraisemblablement au cercle de Tarasiisi. C’est donc dans cette direction qu’il faut
chercher a identifier I’auteur du livre. B.R. pense a un certain ‘Ali b. Ga'far al-Sirawani, mort en
396 H. a La Mecque. ‘Abdallah al-Ansari cite dans ses Tabagat al-awliya’ deux phrases de ce
cheikh présentes dans I’Adab al-mulik, en particulier celle-ci, en rapport direct avec le titre
de 'ouvrage : al-fuqara’ hum mulik al-dunyd wa l-ahira « Les pauvres en Dieu sont les rois
de ce monde et de 'autre. » Ce maitre, originaire de 1’ouest de I'Iran, fut le disciple d’un
autre Sirawani plus 4gé installé 3 Damiette, mais aussi de disciples de Gunayd et d’Ahmad

BCAI 10 (1993) B. Radtke (éd.): Adab al-mullk: ein Handbuch zur islamischen Mystic aus dem 4./10. Jahrhundert, éd. B. Radtke, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

b. Salim, le disciple de Tustari. Cette hypothése vraisemblable situe donc ce texte a I’époque
de la rédaction des premiers grands manuels classiques de fasawwuf, le Qiit al-quliib d’Abi
Talib al-Makki pour I’Traq; le Ta'arruf de Kalabadi et les Luma® de Sarrag pour le Hurasan
et la Transoxiane.

Le contenu du texte n’est que trés briévement présenté. La traduction des titres des
chapitres est suivie d’un renvoi aux chapitres équivalents dans les traités classiques. Aprés une
introduction assez comparable a celle des Luma‘, faisant ’apologic du tasawwyf, les premiers
chapitres traitent des fondements de la Voie : pauvreté, détachement, opposition a I’dme; les
suivants, de ce qui distingue intérieurement les soufis des autres hommes; leur qualité d’étranger,
leur adoration, leurs sciences, leur abandon total en Dieu... Sont détaillés ensuite leurs vertus
et leur comportements vis-a-vis de leurs semblables et des autres hommes, les particularités
de leur mode de vie : pérégrination et retraite dans les mosquées... pour finir par un chapitre
sur l'audition spirituelle (sama‘) et I'expérience intérieure qui ’accompagne (wagd). Si on
compare cet ouvrage aux manuels de méme époque, on peut constater, a la suite de B.R.,
qu’il n’y est pas question des ceuvres d’adoration ni de doctrine. En intitulant son traité Adab
al-mulitk, Pauteur a voulu avant tout définir Dattitude spécifique de 1élite spirituelle dont
la royauté s’exerce sur soi-méme et par conséquent sur tout I*univers, puisqu’elle a renoncé
a tout sauf & Dieu.

Il faudra désormais tenir compte de ce nouveau texte pour étudier la mise en place au
Ivé/x¢ s. d’un tasawwuf appelé a servir de modéle pour les siécles suivants. On ne peut qu’étre
reconnaissant & B.R. de I’avoir mis a notre disposition dans une présentation impeccable.

Denis GriL
(Université de Provence)

Jean R. MicHOT, Musique et danse selon Ibn Taymiyya. Le Livre du Samad et de
la Danse (Kitdb al-Sama” wa I-Rags)!, compilé par le shaykh Muhammad
al-Manbiji. Librairie Philosophique J. Vrin, Etudes musulmanes XXXIII, Paris,
1991. 43 p. (Avant-Propos, Bibliographie et Introduction) - 95 p. (Traduction) -
78 p. (Lexique + Appendice + Index).

Dé¢ja auteur de La destinée de I’homme selon Avicenne dont on ne pouvait dire que
du bien 2, J. Michot, président du Centre de philosophie arabe & I’université catholique de
Louvain ou il enseigne, a momentanément délaissé la pensée du Sayh al-ra’is des faldsifa pour
s'intéresser 4 celle de I'un des plus féroces et des plus avisés critiques de la falsafa que 1’Islam
ait connu. Ibn Taymiyya (m. 728/1328) est, depuis quelque temps déja, puisque le regretté
H. Laoust fut linitiateur du mouvement, 'une des principales cibles de I’orientalisme, tant
sur le Vieux Continent que dans le monde anglo-saxon.

1. Malheureuse coquille sur la couverture : 2. Cf. le compte rendu de P. Lory, Bulletin
c’est bien sama’ qu’il faut lire, 4 deux reprises, critique, n°® 5 (1988), p. 102-104.
et non : sama’,

BCAI 10 (1993) B. Radtke (éd.): Adab al-mullk: ein Handbuch zur islamischen Mystic aus dem 4./10. Jahrhundert, éd. B. Radt_ke, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



