64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

comme aux hommes, y compris la fonction de gugb. Il va méme, dans un autre texte, jusqu’a
souligner qu’aucun nass n’autorise a les exclure de la nubuwwa.

Masculin et féminin sont donc « des épées & double tranchant » : Those Muslims who place
almost exclusive stress upon the incomparability of God... naturally evaluate « men » in a positive
light, while seeing women largely in terms of the negative femininity of the soul (p. 323). Le livre
de M™e S. M. est, d’un certain point de vue, on 1’a compris, une relecture « féministe » de la
tradition islamique (mais, nous pensons 1’avoir montré, d’une tout autre qualité que la littéra-
ture qui nous est habituellement offerte sous ce label par certaines plumes musulmanes).
Cependant, de méme qu’on y chercherait en vain la moindre trace d’un militantisme hargneux,
on ne saurait non plus déceler dans cet ouvrage, dont notre recension laisse A peine soupgonner
la richesse, une naiveté d’intellectuelle oublieuse des réalités quotidiennes. Son auteur connait
bien le monde musulman et, dans son introduction, s’affirme trés consciente que les principes
qu’elle va tenter de mettre en évidence ne sont mis en pratique « nulle part sur la face de la
terre ». Son propos, tel qu’elle le résume dans sa conclusion, n’en est pas pas moins d’une
téméraire ambition : My «feminist agenda» is to help those Muslims who are so inclined to
re-establish the vision of the Divine Feminine, which is the Essence of God. The sapiental perspective
allows people to see feminine qualities situated at the peak of reality. The Real in itself is receptive
to every entification, every thing. It gives birth to the bipolar God who is both merciful and
wrathful, yin and yang, mother and father. The mercy of this bipolar God precedes Her wrath,
which is to say that Her femininity is more real and fundamental than Her masculinity. De telles
formulations — dont ’emploi du pronom possessif féminin renforce le caractére provocant —
sont évidemment peu conformes, pour dire le moins, aux régles du langage théologique et
les auteurs soufis les plus hardis les contresigneraient difficilement. Elles n’en font pas moins
apparaitre, dans une lumiére trés crue, une face cachée de la pensée islamique qui mérite, plus
que jamais, une attention qu’on lui accorde rarement : I’enjeu n’est pas seulement le statut
de la femme mais, comme le montre bien M™¢ S M., celui, dans I’individu et dans la société,
de toutes les valeurs qu’on peut classer comme « féminines». Souhaitons donc, pour la
satisfaction de I’auteur, que son livre soit lu par tous les musulmans (et musulmanes) so inclined;
et, pour sa tranquillité, qu’il échappe aux regards des donneurs de fatwa-s.

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

Drei Schriften des Theosophen von Tirmid : das Buch vom Leben der Gottesfreunde; ein
Antwortschreiben nach Sarahs; ein Antwortschreiben nach Rayy. Hrsg., iibers. und
erl. von Bernd RADTKE; erster Teil : die arabischen Texte. Beirut, 1992 in
Kommission bei F. Steiner Verlag Stuttgart (Bibliotheca islamica Bd 35a). Introd.
en allemand p. 1x-X et 1-39, en arabe p. 41-78 et 295 p. de texte arabe.

B. Radtke, déja connu pour son travail sur «le Sage de Tirmid » (4l-Hakim al-Tirmid.
Ein islamischer Theosoph des 3./9. Jahrhunderts. Freiburg, 1980), édite dans ce volume trois

BCAI 10 (1993) B. Radtke (éd., trad.): Drei Schriften des Theosophen von Tirmid: das Buche vom Leben der GrottesFruede; Cin Antwortschreiben nash Sarahs; ein

Antwortschreiben nach Rayy, éd., trad. B. Radtke, t. |, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

textes de cet auteur. Leur traduction accompagnée d’un commentaire devrait suivre dans un
prochain volume. Le premier, la Sirat al-awliyd@’, «la vie exemplaire des saints », n’est autre
que le célébre Hatm al-awliya’, déja édité par Osman Yahya (Beyrouth, 1965), republié ici
dans une nouvelle édition et sous un nouveau titre. L’une et 'autre étaient-ils justifiés? B.R.
s’emploie 4 le démontrer, tout en reconnaissant les mérites de 1’édition de O.Y. Ce dernier
n’avait a sa disposition que deux manuscrits relativement tardifs (Fatih 5322, 957 H. et Velieddin
770, avant 884 H.); ceux du British Museum (Or 8348, 665 H.) et de Princeton (Mach 2652, 950
H.), de meilleure qualité selon B.R., ont permis d’apporter un certain nombre de corrections. La
comparaison des manuscrits donne a penser que plusieurs rédactions du texte devaient déja cir-
culer du temps de 'auteur. Constatant que Tirmidi ne cite jamais son livre sous le titre de Hatm
al-awliya’, mais qu’il référe, dans les deux autres textes édités dans ce méme volume, & un
Kitab sirat al-awliya’ et ceci a propos de questions effectivement traitées dans le Hatm,
B.R. en conclut que le titre originel est bien celui choisi par lui. Sans doute a-t-il raison,
mais on peut néanmoins trouver dommage de changer le titre sous lequel le livre a été connu
trés tot, puisque Sulami (325-412 H.) n’en cite pas d’autre et de méme toute la littérature du
tasawwuf. Les citations de 1'ouvrage depuis Sulami jusqu’a Ibn Taymiyya en passant par
Ibn ‘Arabi sont énumérées p. 5-26. Situant rapidement al-Hakim al-Tirmidi dans 1’histoire
de la pensée musulmane, son éditeur voit en lui le représentant par excellence de la « théosophie
islamique primitive » pour la distinguer de la nouvelle (Suhrawardi d’Alep, Ibn ‘Arabi). 1l la
définit comme «une mystique intellectuellement construite » (eine denkerisch ausgerichtete
Mystik (hikma)), liée 4 D'essor de la théologie, mais la dépassant par son expérience mystique
tout en véhiculant des éléments néoplatoniciens, gnostiques et hermétiques diffus. Sans doute,
mais n’est-ce pas la référence constante au Coran et au hadit qui a permis a Timirdi d’intégrer
tous ces éléments?

En ce qui concerne le texte lui-méme, cette édition améliore incontestablement la précédente
et fournit vraisemblablement une version plus originale. Mais mis & part quelques passages
ou des corrections s’imposent, 1’édition d’0.Y. reste valable dans 1’ensemble, d’autant plus
qu’elle intégrait un élément faisant partie de la transmission manuscrite du texte, a savoir les
deux réponses d’Ibn ‘Arabi au fameux questionnaire, celle du Gawab al-mustagim et celle des
Futahat. Trés souvent ces réponses découpent beaucoup plus le texte qu’il n’apparait dans 1’édition
de B.R. Une question manque chez Ibn “Arabi (Sira, p. 23, 1. 5). On n’y trouve pas non plus cet
¢tonnant pluriel de magam : magawim, la réponse ne tenant compte que du singulier. Jusqu’a
présent — ¢t uniquement pour la partie énumérant les questions (p. 20-29) — les manuscrits
des Futithat et du Gawab, contemporains d’Ibn ‘Arabi lui-méme, sont les versions les plus ancien-
nes du texte de Tirmidi et il aurait fallu en tenir compte dans 1’édition critique.

Les deux autres textes inédits, comme la plus grande partie de I’ceuvre de Tirmidi, sont
de dimensions plus réduites. Le premier, Gawab al-masa’il allati sa’ala-hu ahl Sarahs ‘an-ha,
« Réponse aux questions posées par les habitants de Sarahs» (p. 137-168) a été choisi par
I’éditeur parce qu’il développe la Sirat al-awliyd’ et constitue comme un compendium des
principales opinions de I’auteur. On pourrait aussi en résumer le contenu en le définissant
comme un traité sur les maladies du cceur et leurs remédes, ce qui est un théme constant dans
I'ccuvre de Tirmidi.

[>a

BCAI 10 (1993) B. Radtke (éd., trad.): Drei Schriften des Theosophen von Tirmid: das Buche vom Leben der GrottesFruede; Cin Antwortschreiben nash Sarahs; ein
Antwortschreiben nach Rayy, éd., trad. B. Radtke, t. |, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Le second texte, Gawab kitab min al-Rayy, « Réponse a une lettre de Rayy», comporte
¢galement une lettre adressée a ’'un des maitres du Hurasan, Abd *Utman Sa‘id al-Hiri (p. 190-
205). L’ensemble serait donc une compilation due & des disciples. La premiére partie consiste
en lettres de direction spirituelle, ce qui montre que I’influence de Tirmidi s’étendait loin.
B.R. se demande qui pouvait étre le correspondant de Tirmidi 2 Rayy. Comme la plus ancienne
citation du ‘Ilm al-awliya’, un autre ouvrage de Tirmidi, se trouve dans le K. al-zina de ’auteur
ismaélien Abli Hatim al-Razi (m. 322 H.), B.R. suggére ce personnage. Tirmidi entretenait-il
avec lui des rapports directs et quelle était leur nature? Pour ce texte du moins, le ton de la
réponse laisse dubitatif. Toutefois certains termes employés par Tirmidi, dans la Sirat al-awliya’
notamment, pose la question des rapports entre le soufisme et le chi‘isme ésotérique.

En bref, on ne peut qu’attendre avec impatience la suite du travail de B.R. aprés ces
éditions de grande qualité, qu’il s’agisse de I’établissement du texte, des index ou de I’impression.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Adab al-muliik : ein Handbuch zur islamischen Mystik aus dem 4./10. Jahrhundert. Hrsg.
und eingeleitet von Bernd RADTKE. Beirut, 1991 in Kommission bei F. Steiner
Verlag Stuttgart (Beiruter Texte und Studien Bd. 37). vit + 34 p. en allemand; 145 p.
de texte arabe.

L’importance pour I’histoire de la littérature du soufisme de ce texte anonyme avait déja
¢té signalée par Fritz Meier (« Ein wichtiger Handschriftenfund zur Sufik », Oriens 20/1967)
et c’est lui-méme, comme nous le confie B.R., qui lui recommanda I’édition. L’ouvrage est
le premier d’une magmii'a comportant des traités de Ma‘mar al-Isfahani, Ibn Hafif et Sulami.
Il est difficile, pour diverses raisons, de leur attribuer la paternité de I’ouvrage. Son style se
distingue trop de celui d’Ibn Hafif. Quant & Ma'mar et Sulami, leur appartenance a 1’école
orientale impose de les écarter également. En effet la liste des autorités citées (p. 3-13) ne comporte
aucun maitre de I’Iran oriental. Tous ont vécu en Iran occidental, Iraq, Syrie, Egypte, ou
La Mecque. Gunayd et ses disciples, en particulier al-Sibli, sont le plus souvent cités. Deux
reperes permettent de dater assez précisément ce texte : Abl Bakr al-Duqqi (m. 360 H.) est
mentionné comme défunt, tandis que le nom d’Abi Bakr al-Tarastsi (m. 374 H.) n’est pas
suivi de la formule rahima-hu-llah, ce dernier étant le plus récent des maitres cités par ’auteur.
Par ailleurs, les deux seuls isndd-s mentionnés dans cet ouvrage partent de personnages appar-
tenant vraisemblablement au cercle de Tarasiisi. C’est donc dans cette direction qu’il faut
chercher a identifier I’auteur du livre. B.R. pense a un certain ‘Ali b. Ga'far al-Sirawani, mort en
396 H. a La Mecque. ‘Abdallah al-Ansari cite dans ses Tabagat al-awliya’ deux phrases de ce
cheikh présentes dans I’Adab al-mulik, en particulier celle-ci, en rapport direct avec le titre
de 'ouvrage : al-fuqara’ hum mulik al-dunyd wa l-ahira « Les pauvres en Dieu sont les rois
de ce monde et de 'autre. » Ce maitre, originaire de 1’ouest de I'Iran, fut le disciple d’un
autre Sirawani plus 4gé installé 3 Damiette, mais aussi de disciples de Gunayd et d’Ahmad

BCAI 10 (1993) B. Radtke (éd., trad.): Drei Schriften des Theosophen von Tirmid: das Buche vom Leben der GrottesFruede; Cin Antwortschreiben nash Sarahs; ein
Antwortschreiben nach Rayy, éd., trad. B. Radtke, t. |, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



